

# حَكْمَةُ قَارِئِ الْصَّلَاةِ

لِشَيْخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تِيمِيَّةَ  
(رَحْمَةُ اللَّهِ)

ضَيَّطَهُ فَضَّلَهَا، وَاعْتَنَى بِهَا

أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ التَّمَمَيِّنِيِّ الْأَشْرَقِيِّ  
عَفَّا اللَّهُ عَنْهُ

رَاجِعَهَا وَقَدْمَهَا

الشَّيْخُ عَلَيْهِ بْنُ حَسَنٍ الْحَاجِيُّ الْأَشْرَقِيُّ  
وَالشَّيْخُ مُشْهُورُ بْنُ حَسَنٍ الْأَسْلَمَانِ

طَارَابِنِ حَذْرَمَ

مَحَيِّقَعُ الْمَقْوِهِ مُخْفِيَّةُ الْنَّاشرِ

الطبعة الأولى

١٤٦١ م - ٢٠٠٣ م

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار  
تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

كَارَابِنْ دُرْزُمْ لِلْطِبَاعَةِ وَالنَّسْخَةِ وَالتَّوزِيعِ

بَيْرُوتُ - لَبَّانَ - صَبَّ: ١٤/٦٣٦٦ - تَلْفُونُتُ: ٧٠١٩٧٤

مُحَكَّمٌ مِنَ الْمُحَكَّمَاتِ

لِشَفِيعِ الْإِسْلَامِ إِبْرَاهِيمِ مُحَمَّدَ

(رَحْمَةُ اللَّهِ)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة فضيلة الشيخ / علي بن حسن الحلبي - حفظه الله -

الحمدُ للهِ حَقّ حَمْدِهِ، والصَّلاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيِّهِ وَعَبْدِهِ، وَعَلَى أَلِهِ وَصَحْبِهِ وَوَفْدِهِ.

أما بعد :

فإنَّ الصَّلاةَ مِنْ أَعْظَمِ الْأَمْوَارِ الْمُهِمَّةِ فِي حَيَاةِ الْأُمَّةِ؛ لِمَا تُورِّثُهُ فِي نُفُوسِ أَصْحَابِهَا مِنْ إِشْرَاقٍ وَنُورٍ وَضِياءٍ . . .

وَتَرْكُ الصَّلاةِ أَمْرٌ خَطِيرٌ، وَشَأْنٌ كَبِيرٌ؛ قَدْ يُوقِعُ الْمُتَلَبِّسَ بِهِ فِي دَائِرَةِ الرَّدَّةِ وَالْتَّكْفِيرِ - عِيَادًا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ - .

وَمَعَ هَذَا وَذَاكَ؛ فَإِنَّ حُكْمَ تَارِكِ الصَّلاةِ مَعْدُودٌ فِي مَسَائلِ الْخَلَافِ (الْفَقِيَّيِّ) بَيْنَ الْعُلَمَاءِ وَالْأَئمَّةِ - وَفِي إِطَارِ أَهْلِ السُّنَّةِ -؛ فَهَذَا الْإِمَامُ ابْنُ الْمُنْذِرِ فِي كِتَابِهِ «الْإِجْمَاعِ» (ص ١٥٨) - عِنْدَمَا ذَكَرَ تَارِكَ الصَّلاةِ - قَالَ :

«لَمْ أَجِدْ فِيهِ إِجْمَاعًا».

وعليه؛ فإنَّ اختيارَ قولٍ على قولٍ، وترجيحَ رأيٍ على آخرٍ: لا يكونُ سبباً -بنتاً- لقطيعةٍ، أو خصومةٍ، أو تنازعٍ بالألقاب... فإنَّي رأيتُ بعضَ شبابِ الكتابَ يجعلُ القولَ بعدَم تكثيرِ تاركِ الصلاة: باباً من أبواب الإرجاء!! غُفرانك اللَّهُمَّ؛ فَهَلْ جَمَاهِيرُ الْأَمَّةِ كَذَلِكَ؟! فَالإرجاءُ ضَلَالٌ مُّبِينٌ، وَفَسَادٌ مَّشِينٌ، وَإِفْسَادٌ مَّهِينٌ؛ طَهَّرَ اللَّهُ -سُبْحَانَهُ- مِنْ عُلَمَاءِ الْأَمَّةِ، وَالدُّعَاةِ إِلَى الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ .

وهذه الرسالةُ التي أقدمَ لها -بعد طَلَبِ من كاتبها- هي تجربةٌ حَسَنَةٌ في هذا البابِ، تُذَكَّرُ فيها الدَّلَائلُ، وَتُتَفَّحَّصُ مِنْ خِلَالِها المَسَائلُ .

فلا تحرجَ صُدُورُ، ولا تضيقَ نُفُوسُ؛ فالعلمُ بابٌ يُلْجِهُ ذُوو الْحُجَّةِ والبرُّهانِ، ويدخلُهُ أصحابُ الْبَيْتَةِ والبرُّهانِ... دونَ عَوَاطِفَ تُغْرِقُ، ولا حِمَاساتٍ تُفَرِّقُ!

نعم؛ بابُ الترهيبِ مِنْ تَرْكِ الصلاةِ، والتنتفيرِ من التساهلِ فيها، بابٌ واسعٌ جِدًا، بل هو الأصلُ -شرط التقييدِ بنصوصِ الشرع-، حتى لا يتَّكَئَ المتخاذلُونَ، أو يتَّهَاوَنَ المُنْحَرِفُونَ، ولن يكونَ هذا رادعًا لهم عن الاستمرارِ في غيَّبِهم؛ تاركينَ للصلوةِ، عاصِينَ اللَّهَ، مُخالِفِينَ لِهُدَاهُ... .

فجزى اللَّهُ أَحَانَا أبا عَبْدِ اللَّهِ فَوَادَ بْنَ الشَّشْتَاكِي خيرًا على رسالَتِهِ هذه، سائلًا اللَّهَ -سُبْحَانَهُ- لَنَا وَلَهُ الْمَزِيدُ مِنَ التوفيقِ، والهدايةَ لِأَقْوَمِ طَرِيقٍ .

وإنْ كانَ لي ملاحظةٌ على ما كتبَ فهيهُ أَنَّه طَوِيلٌ -سَدِّهُ اللَّهُ- في التخريجِ والعلوِّ، وليسَ هذا ممَّا يُنْسَبُ لهذا المقامِ -فيما أَرَى-، إِضافةً إلى أَنَّ المسألةَ -باعتبارِها من المهمَّاتِ- تحتاجُ إلى مزيدٍ ومزيدٍ من البحثِ والتحريرِ . . .

وليس يغيب عنّي أنّ أقول: إنَّ أيَّ عَمَلٍ بشرِّيٍّ -علمياً كان أم غيره- هو عُرْضَةٌ للخطأ، والنقد، والتقويم.. ولكنْ: بالقولِ اللَّيْنَ، الكلامُ الْهَيْنَ، دون نَبْرَأْ أو تجريح، ومن غير قدحٍ أو تقييح... .

فَاللَّهُ أَسْأَلُ التوفيقَ والسداد، والهدايةَ والرشاد؛ إنَّه -سبحانه- ولِيُّ ذلك  
والقادر عليه.

### وكتب

علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد

الحلبي الأثري

الزرقاء الأردنية:

ضحي يوم الاثنين لسبعين ماضين من

شهر شوال سنة (١٤١٩ هـ)<sup>(١)</sup>

(١) وكان قد اطلع على هذه الرسالة قبل الصَّفَّ الأخ الشَّيخ أبو عبيدة مشهور ابن حسن آل سلمان -حفظه الله-، فأنهى عليها خيراً، ولكن لم تيسَّر له قراءتها بعد الصَّفَّ ليكتب لها مقدمةً كما وَعَدَ، فالله المستعان.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ وَرِبِّنَا  
وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِي اللَّهَ فَلَا يُضْلِلُ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهُدُ  
أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَابِلِهِ، وَلَا تَمُونُ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾.

﴿يَا أَيُّهَا أَنَّاسُ آتَقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقُوكُمْ مِنْ تَقْسٍ وَجِنَّةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا  
كَثِيرًا وَنِسَاءً وَآتَقُوا اللَّهَ الَّذِي سَأَءَلَّوْنَ بِهِ، وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا اللَّهَ وَقُلُولًا قَوْلًا سَدِيدًا. يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ  
ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِيعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَارَ فَرْزَاعَظِيمًا﴾.

أما بعد: فإنَّ أصدقَ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخيرَ الهدى هديُّ محمدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،  
وشرَّ الأمورِ مُحدثاتُها، وكلَّ مُحدثَةٍ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالٌ، وكلَّ ضلالٍ  
في النارِ <sup>(١)</sup>.

(١) هذه الخطبة تُعرف بـ(خطبة الحاجة)، ويُسَمِّيُّ أن تُفتح بها الخطب بأنواعها، وبين  
يدي كلٍّ حاجة؛ لِمَا ثبتَ عن عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه-، وغيره أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
كان يُعلمُهم إِيَّاهَا بَيْنَ يَدَيْ كُلٍّ حاجةً.

روى ذلك: أَحْمَدُ فِي «مسنده» (١/٤٣٢، ٣٩٢-٣٩٣)، وَأَبُو دَاوُدَ فِي  
«سننه» (رقم: ٢١١٨)، وَالترمذِيُّ فِي «جامعه» (رقم: ١١٠٥)، وَالنسائيُّ فِي «سننه»  
(٦/٨٩)، وَابْنِ ماجِهِ فِي «سننه» (رقم: ١٨٩٢)، وَالطِيَالِسِيُّ فِي «مسنده»  
(رقم: ٣٣٨)، وَعَبْدِ الرَّزَاقِ فِي «مصنفه» (رقم: ١٠٤٤٩)، وَابْنِ الجَارِودِ فِي «المتنقي»  
(رقم: ٦٧٩)، وَالحاكمِ فِي «المُسْتَدِرِكِ» (١٨٣-١٨٢/٢)، وَالبيهقيِّ فِي «السِنْنِ الْكَبْرِيِّ»  
(٧/١٤٦)، وَغَيْرِهِمْ مِنْ طَرِيقِ ابْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: «عَلِمْنَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خطبةٌ =

= الحاجة: . . . (فذكرها)».

زاد الطيالسي، والبيهقي عن شعبة قال: قلت لأبي إسحاق: «هذه خطبة النكاح وفي غيرها؟» قال: «في كل حاجة».

قال الترمذى: « الحديث حسن . رواه الأعمش عن أبي إسحاق عن أبي الأحوص عن النبي ﷺ، ورواه شعبة عن أبي إسحاق عن أبي عبيدة عن عبدالله عن النبي ﷺ، وكلا الحديثين صحيح؛ لأن إسرائيل جمعهما، فقال: عن أبي إسحاق عن أبي الأحوص وأبي عبيدة عن عبدالله مرفوعاً . . .».

قلت: وهذه الخطبة مروية عن ستة من أصحاب رسول الله ﷺ، وهم: ابن مسعود، وأبو موسى الأشعري، وابن عباس، وجابر بن عبد الله، وعائشة، وبيط بن شرط -رضي الله تعالى عنهم أجمعين-، وعن الزهرى -أيضاً- وهو تابعى جليل، خرج أحاديثهم كلها شيخنا العلامة الألبانى -حفظه الله- في رساله له مستقلة بعنوان: «خطبة الحاجة التي كان رسول الله ﷺ يعلمها أصحابه».

(فائدة): قال شيخنا الألبانى: «هذه الخطبة تفتح بها جميع الخطب، سواء كانت خطبة نكاح، أو خطبة جمعة، أو غيرها؛ فليست خاصة بالنكاح كما قد يظن، وفي بعض طرق حديث ابن مسعود التصريح بذلك -كما تقدم-، وقد أيد ذلك عمل السلف الصالح؛ فكانوا يفتحون كتبهم بهذه الخطبة» أهـ.

قلت: قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- في «مجموع الفتاوى» (٢٨٧/١٨) مؤيداً هذا القول: «إإن ابن مسعود لم يخص النكاح، وإنما هي خطبة لكل حاجة في مخاطبة العباد بعضهم بعضاً، والنكاح من جملة ذلك».

وقال السندي في «حاشيته» على «سنن النسائي» (٨٩/٦): «الظاهر: عموم الحاجة: للكنوح وغيره، ويفيده بعض الروايات فينبغي أن يأتي الإنسان بهذا؛ يستعين به على قضائها وتمامها».

قلت: وقد ذهب أهل الظاهر وغيرهم إلى وجوب البدء بهذه الخطبة، قال الحافظ ابن حجر -رحمه الله- في «فتح الباري» (٢٠٢/٩): «وهو شاذ».

قلت: وممَّا يرده: ما رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٥٠٣٠)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ١٤٢٥)، وغيرهما عن سهل بن سعد الساعدي في قصة المرأة التي جاءت تَهُبُّ نفسها للنبي ﷺ، فلم يرِدْها النبي ﷺ، فقال رَجُلٌ: «يا رَسُولَ اللهِ! إِنَّ لِمَ

## أما بعد :

فإن للصلوة متزلة في الإسلام لا تعدلها أيه عبادة أخرى؛ فإنها رُكْنُه الأعظم بعد الشهادتين : شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله؛ كما قال النبي ﷺ: «بُنْيَ الإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ وَإِقَامُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَحَجَّ الْبَيْتِ»<sup>(١)</sup>.

● وهي عمود الدين، كما قال سيد المرسلين ﷺ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْحِجَّادُ»<sup>(٢)</sup>.

يُكَلِّنُ لَكَ بِهَا حَاجَةً فَزَوْجِنِيهَا». فَسَأَلَ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ شَيْءٍ يُقَدِّمُهُ لَهَا مَهْرَأً، فَلَمْ يَجِدِ الرَّجُلُ، ثُمَّ سَأَلَهُ ﷺ: «مَاذَا مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ؟» قَالَ: مَعِي سُورَةٌ كَذَا وَسُورَةٌ كَذَا -عَدَّهَا-، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «تَقْرُؤُهُنَّ عَنْ ظَهِيرَ قَلْبِ؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «أَذْهَبْ، فَقَدْ مَلَكْتُكُمَا بِمَا مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ».

فَلَمْ يَرِدْ ذِكْرُ الْخُطْبَةِ فِي شَيْءٍ مِنْ طُرُقِ الْحَدِيثِ، فَدَلَّ عَلَى سُنْنَتِهَا، وَاللَّهُ أَعْلَمْ.

(١) متفق عليه :

رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٨)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ١٦) وغيرهما عن ابن عمر -رضي الله عنهما-.

(٢) حديث صحيح . وهو قطعة من من حديث طويل لمعاذ -رضي الله عنه-.

رواه أحمد في «مسنده» (٥/٢٣١)، والترمذى في «جامعه» (رقم: ٢٦١٦)، والنسائي في «السنن الكبرى» -كما في «التحفة» (٨/٣٩٩)-، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ٣٩٧٣)، وعبدالرازق في «المصنف» (١١/١٩٤)، وعبد بن حميد في «الم منتخب» (رقم: ١١٢)، وابن نصر المروزى في «تعظيم قدر الصلاة» (١٩٦/٢٢٠-٢١٩)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/١٣٠-١٣١)، والبيهقي في «الأداب» (ص: ٢٣٤)، والبغوي في «شرح السنة» (رقم: ١١) و«معالم التزيل» (٥/٢٢٤)، والجصاص في «أحكام القرآن» (٣/٣٥٣)، وغيرهم من طريق معمر عن عاصم بن أبي النجود عن أبي وائل عن معاذ قال: كنتُ مع النبي ﷺ في سفر، فأصبحتُ يوماً فريباً منه ونحن نسير، فقلتُ: يا رسول الله! أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني عن النار. قال: «لَقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ، وَإِنَّهُ لِيُسِيرٌ عَلَىٰ مِنْ يَسِّرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ: تَعْبُدُ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ =

= شيئاً، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجج البيت، ثم قال: «الا أذلك على أبواب الخير؟» قلت: بلـ يا رسول الله! قال: «الصوم جنة، والصدقة تطفىء الخطيبة كما يطفئ الماء النار، وصلاة الرجل في جوف الليل، ثم تلا قوله تعالى: ﴿تَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِع﴾ حتى بلغ ﴿يَعْمَلُون﴾، ثم قال: «الا أخبارك برأـس الأمر كلـه، وعـمودـهـ، وذـرـوـةـ سـنـاـمـهـ؟!» قلت: بلـ يا رسول الله! قال: «رأـسـ الـأـمـرـ: الـإـسـلـامـ، وعـمـودـهـ: الصـلـاـةـ، وذـرـوـةـ سـنـاـمـهـ: الـجـهـادـ»، ثم قال: «الا أخبارك بـمـلـاـكـ ذـلـكـ كـلـهـ؟!» قلت: بلـ يا نـبـيـ اللهـ! قال: «كـفـتـ عـلـيـكـ هـذـاـ» وأشارـ إلىـ لـسانـهـ. قلت: يا نـبـيـ اللهـ! وإنـاـ لـمـؤـاخـذـوـنـ بـمـاـ نـتـكـلـمـ بـهـ؟ـ فـقـالـ: ثـكـلـتـكـ أـمـكـ يـاـ مـعـادـ!ـ وـهـلـ يـكـبـثـ النـاسـ فـيـ النـارـ عـلـىـ وـجـوـهـهـمـ أـوـ عـلـىـ مـنـاخـرـهـمـ إـلـاـ حـصـائـدـ الـسـيـتـهـمـ!ـ»

قال الترمذـيـ: «ـحـدـيـثـ حـسـنـ صـحـيـحـ!ـ»

قلـتـ: فـيـ نـظـرـ مـنـ وجـهـيـنـ:

الأولـ: ضـعـفـ إـسـنـادـهـ؛ فـإـنـهـ مـنـقـطـعـ بـيـنـ أـبـيـ وـائـلـ وـهـوـ شـقـيقـ بـنـ سـلـمـةــ وـمـعـادـ؛

قالـ الحـافـظـ اـبـنـ رـجـبــ رـحـمـهـ اللهــ فـيـ «ـجـامـعـ الـعـلـومـ وـالـحـكـمـ»ـ (ـصـ: ٢٣٦ـ طـ: دـارـ الـفـكـرـ)ـ: «ـلـمـ يـثـبـتـ سـمـاعـ أـبـيـ وـائـلـ مـنـ مـعـادـ، وـإـنـ كـانـ قـدـ أـدـرـكـ بـالـسـنـ، وـكـانـ مـعـادـ بـالـشـامـ وـأـبـوـ وـائـلـ بـالـكـوـفـةـ، وـمـاـ زـالـ الـأـئـمـةــ كـأـحـمـدـ وـغـيـرـهــ يـسـتـدـلـوـنـ عـلـىـ اـنـتـفـاءـ السـمـاعـ بـمـثـلـ هـذـاـ، وـقـدـ قـالـ أـبـوـ حـاتـمـ الرـازـيـ فـيـ سـمـاعـ أـبـيـ وـائـلـ مـنـ أـبـيـ الدـرـدـاءـ: «ـقـدـ أـدـرـكـهـ، وـكـانـ بـالـكـوـفـةـ، وـأـبـوـ الدـرـدـاءـ بـالـشـامـ، يـعـنـيـ: أـنـهـ لـمـ يـصـحـ مـنـهـ سـمـاعـ»ـ. وـقـدـ حـكـيـ أـبـوـ زـرـعـةـ الـدـمـشـقـيـ عـنـ قـوـمـ أـنـهـمـ تـوـقـفـوـاـ فـيـ سـمـاعـ أـبـيـ وـائـلـ مـنـ عـمـرـ أـوـ نـفـوـهـ، فـسـمـاعـهـ مـعـادـ بـعـدـ»ـ.

الثـانـيـ: الـمـخـالـفـةـ؛ فـقـدـ خـالـفـ مـعـمـراـ حـمـادـ، فـرـواـهـ عـنـ عـاصـمـ عـنـ شـهـرـ عـنـ مـعـادـ؛

رـوـاهـ أـحـمـدـ فـيـ «ـمـسـنـدـهـ»ـ (ـرـقمـ ٥/٢٤٢، ٢٣٢ـ)ـ جـمـلـةـ قـيـامـ اللـيلــ، وـالـطـبـرـانـيـ فـيـ «ـالـمـعـجمـ الـكـبـيرـ»ـ (ـرـقمـ ٢٠٠/١٠٣ـ)ـ مـطـوـلـاــ.

قالـ الدـارـقـطـنـيـ فـيـ «ـالـعـلـلـ»ـ (ـرـقمـ ٧٩/٦ـ)ـ: «ـوـقـولـ حـمـادـ بـنـ سـلـمـةـ أـشـبـهـ بـالـصـوـابـ؛ لـأـنـ

الـحـدـيـثـ مـعـرـوفـ مـنـ رـوـاـيـةـ شـهـرـ»ـ.

قلـتـ: شـهـرـ بـنـ حـوـشـ ضـعـيفـ، لـاـ يـحـجـجـ بـهـ لـكـثـرـةـ خـطـئـهـ، قـالـ فـيـ الـحـافـظـ اـبـنـ

حـجـرـ فـيـ «ـالـتـقـرـيـبـ»ـ (ـرـقمـ ١/٣٤١ـ)ـ: «ـصـدـوقـ، كـثـيرـ الـإـرـسـالـ وـالـأـوـهـامـ»ـ، وـقـدـ اـخـتـلـفـ عـلـىـ

شـهـرـ فـيـ:

فرواه عبد الحميد بن بهرام عنه عن عبد الرحمن بن غنم عن معاذ.  
 أخرجه أحمد في «مسنده» (٢٣٦/٥) - جملة الصمت منه -، و(٥/٤٥-٤٦-٢٤٦)  
 مطولاً، والبزار في «مسنده» (٢/ق: ٤٦-٤٧-٤٧) - مخطوط، والطبراني في «المعجم  
 الكبير» (١١٥/٦٣/٢٠) مطولاً، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (رقم: ٨) - جملة  
 الصمت مختصرة -، وابن بطة في «الإبانة» (٢/٦٧٤/٨٧٩) مطولاً.  
 وعبد الحميد بن بهرام صدوق؛ كما في «تقريب التهذيب» لابن حجر  
 (٤٣٦).

وتابع عبد الحميد على هذا الإسناد: عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي حسين:  
 أخرجه البزار في «مسنده» (٢/ق: ٤٧) من طريق شعيب بن أبي حمزة عنه به.  
 قلت: وعبد الله هذا ثقة؛ كما في «التقريب» (٤٠٤/١)، وشعيب ثقة؛ كما في  
 «تهذيب الكمال» للزمي (٥١٨/١٢).

وتابع شعيباً عن أبي حسين: إسماعيل بن عياش:  
 أخرجه أحمد في «مسنده» (٢٣٥/٥): ثنا الحكم بن نافع عنه به.  
 قلت: وإسماعيل بن عياش ضعيف في روایته عن غير أهل بلده، كما نصّصَ  
 على ذلك أكثر من عشرين إماماً من أئمة أهل الحديث، منهم ابن معين كما في «الكامل»  
 لابن عدي (٢٨٩/١)، وأبو حاتم الرازي كما في «المجروحي» لابن حبان (١٢٥/١)،  
 والإمام أحمد كما في «العلل» روایة المروذى (ص: ١٤١)، والبخاري في «التاريخ  
 الكبير» (٣٦٩-٣٧٠/١)، وابن حجر في «تعريف أهل التقديس» (ص: ٢٧)، وهذه  
 الرواية منها.

وذكر الدرقطني في «العلل» أن إبراهيم بن نشيط ومسلم بن خالد روایاه عن ابن  
 أبي حسين بهذا الإسناد.  
 وإبراهيم بن نشيط ثقة؛ كما في «التقريب» (٦٠/١)، ومسلم بن خالد حسنُ  
 الحديث.

وقد خالفهم جميعاً ابن سمعان وإبراهيم بن نشيط؛ فرواه عن ابن أبي حسين عن  
 شهر عن معاذ. فلم يذكرا عبد الرحمن بن غنم.  
 رواه ابن عبد الحكم عن ابن وهب عنهم به؛ كما في «العلل» للدرقطني  
 (٧٧/٦).

قلت: ابن سمعان - وهو عبدالله بن زياد بن سليمان بن سمعان المخزومي - قال في الحافظ ابن حجر في «التربي» (رقم: ٣١١): «متروك، اتهمه بالكذب أبو داود وغيره».

وخالف هؤلاء جميعاً: محمد بن عجلان؛ فرواه عن أبيان بن صالح وابن أبي حسين، كلاهما عن شهر بن حوشب عن عبد الرحمن بن غنم مرسلاً. فلم يذكرا معاذًا. ذكر ذلك الدرقطني في «العلل» (٧٨/٦).

قلت: ومحمد بن عجلان في حفظه شيء يسير، فلا ينزل عن رتبة الحسن؛ قال ابن حجر في «التربي» (٢٠٠/٢): «صدق، إلا أنه اختلطت عليه أحاديث أبي هريرة». أما أبيان بن صالح فقد قال فيه في «التربي» (٤٥/١): «وثقه الأئمة». فالصواب رواية من روى موصولاً مثبتاً ابن غنم بين شهر ومعاذ.

قال الإمام الدارقطني - رحمه الله - في «العلل» (٦/٧٧): «وأحسنتها إسناداً» حديث عبد الحميد بن بهرام، ومن تابعه عن شهر عن ابن غنم عن معاذ» أهـ.

قلت: وقد تابع عبد الحميد - أيضاً - على هذا الإسناد: مسلم بن خالد؛ ذكر ذلك الإمام الحافظ أبو الحسن الدارقطني - رحمه الله - في «العلل» (٦/٧٧).

ومسلم بن خالد - وهو المخزومي؛ المعروف بالزنجي - لا يأس به، صدوق - إن شاء الله -.

وتتابع شهراً عن ابن غنم عن معاذ - رضي الله عنه - ثلاثة:  
الأول: عطاء الخراساني.

ذكره الدرقطني في «العلل» (٦/٧٨).

وعطاء وثقة ابن معين، وأبو حاتم الرازي، والبخاري، والدارقطني، وغيرهم، وتتكلم فيه البعض بكلام يسير، فانظر: «تهذيب الكمال» (٢٠/١٠٩-١١٠).

الثاني: أيوب بن كريز:

أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/٧٣-٧٤/١٣٧)، وابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/١٩٥-٢١٩) - مختصرًا -، والدرقطني - كما في «أطراف الغرائب والأفراد» (٤/٢٩٤) - و«المؤتلف والمختلف» (٤/١٩٥٨) من طريق المبارك بن سعيد عن أبيه عن أيوب به.

قال الدارقطني: «تفرد به المبارك بن سعيد عن أبيه سعيد بن مسروق عن أبوبن كريز عنه».

قلت: المبارك صدوق، وأبوه ثقة؛ كما في «التقريب» (رقمي: ٢٦٣٩، ٨٢٨٧) على التوالي، وأبوبن كريز ذكره البخاري في «التاريخ الكبير» (٤٢١/١)، وابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٥٦/٢)، ولم يذكرا فيه جرحاً ولا تعديلاً.

الثالث: عمير بن هانئ العنسى:

رواه ابن حبان في «صحيحه» (رقم: ٢١٤)، والطبراني في «الكبير» (٢٠/رقم: ١٢٢)، و«مسند الشاميين» (١٣٩/١) (٢٢٢/رقم: ١٣٩) -بأوله-، والبزار في «مسند» (١/٢٣/٢٧) من طريق علي بن الجعد -وهو في «مسنده» (٣٤٣٩) -أنا ابن ثوبان عن عمير به.

وسنده حسن؛ من أجل ابن ثوبان -وهو عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان-؛ فيه كلام يسير، فلا يتزل حدثه عن رتبة الحسن؛ لذا قال الحافظ في «التقريب» (٤٤٣/١): «صدوق»، وعمير هذا ثقة؛ كما في «التقريب» -أيضاً- (٩٢/٩٣).

فبهذا المتابعات يصح الحديث، والحمد لله.

ثم وقفت على متابع رابع لشهر، وهو ابن شهاب الزهري:

رواه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/٦٤-٦٥) من طريق أبي المغيرة: ثنا عبد الرحمن بن يزيد بن تميم: ثني الزهري به -دون جملة الصمت-.

قلت: وسنده ضعيف؛ عبد الرحمن بن يزيد بن تميم، ضعفه أبو حاتم، وابن معين، وقال البخاري: «عنه مناكير»، وضعفه ابن حجر في «التقريب» (٤٦٦/١).

واللهم طرق أخرى عن معاذ:

الأولى: من طريق شعبة عن الحكم عن عروة بن التزال عن معاذ -رضي الله عنه-:

روها أحمد في «مسنده» (٥/٢٣٣، ٢٣٧)، والنسائي في «السنن الكبرى» -كما في «الأطراف» (٨/٤٣١) -، وأبوبن داود الطيالسي في «مسنده» (رقم: ٥٦٠)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٥/٢٨٦-٢٨٧ و٩/١٦٥ و١١٦٥) (٨-٧/١٤٧)، وفي «الإيمان» (ص: ٢/رقم: ١)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/١٤٧)، وابن أبي عاصم في «الزهد» (رقم: ٧)، و«الجهاد» (١/١٥٥).

## حكم تارك الصلاة

الثانية: من طريق الأعمش عن حبيب بن أبي ثابت والحكم بن عتيبة عن ميمون ابن أبي شبيب عن معاذ به.

رواهما ابن أبي شيبة في «المصنف» (١١/٨) و«الإيمان» (ص: ٢/رقم: ٢)، وهناد في «الزهد» (رقم: ١٠٩٠)، وابن أبي الدنيا في «الصمت» (رقم: ٦)، والحاكم في «المستدرك» (٢٠/٩، ٧٦، ٤١٢-٤١٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢٠/٤)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/١٤٤-١٤٤)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» (٤/٣٧٦)، وابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/٢٢٠-١٩٧)، والطبراني في «تفسيره» (٢١/١٠٢).

قال الحكم: «صحيح على شرط الشيختين»! ووافقه الذهبي !!

قلت: وفيما قاله نظر؛ إذ إنه منقطع بين ميمون ومعاذ؛ كما قال الحافظ ابن رجب في «الجامع» (ص: ٢٣٧)، ومن قبله ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٣٤/٨)، وقد قال أبو داود: لم يدرك ميمون بن أبي شبيب عائشة. وعائشة تأخرت بعد موت معاذ نحواً من ثلاثين سنة، والأعمش وحبيب مدلسان، لكن حبيباً تبع.

والطريق التي قبلها منقطعة -أيضاً؛ عروة بن التزّال لم يدرك معاذاً؛ كما في «الترغيب» (٤/٢٤٣) -وانظر: «تحفة الأشراف» (٨/٤١٠)-، ثم إن عروة هذا قال فيه الذهبي: «لا يُعرف»، وذكره ابن حبان في «الثقة» (٥/١٩٦)، وقال ابن حجر في «الترقّيب» (٢/٢٣): «مقبول».

الثالثة: عن ابن ثوبان عن أبيه عن مكحول عنه.

رواهما ابن حبان في «الصحيح» (رقم: ٢١٤) (ص: ٣٦-موارد)، وهناد في «الزهد» (٢/٥٣٠-٥٣١)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/٦٦).

وستدُّه ضعيفٌ؛ فإنه منقطع بين مكحول ومعاذ، ومكحول مدلس؛ قال ابن حجر في «الترقّيب» (٢/٢٧٨): «ثقة، فقيه، كثير الإرسال» أهـ. وقد عنعن ههنا.

الرابعة: عن أبي سلمة عنه.

رواهما هناد بن السري في «الزهد» (٢/٥٣١)، والطبراني في «الكبير» (٢٠/١٧٥) من طريق محمد بن عمرو: ثنا أبو سلمة به -مختصرأـ.

قال المنذري في «الترغيب» (٤/٢٤٣): «رواه الطبراني بإسناد جيد، إلا أن فيه انقطاعاً بين أبي سلمة ومعاذ بن جبل».

قلت: وكذلك أعمله العراقي في «تخریج الاحیاء» (٣/١١٠) بالانقطاع.  
 الخامسة: عن عمرو بن عبد الله النخعي: ثنا أبو عمرو الشيباني عنه: رواها الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٠/١٠٦/رقم: ٢٥٨)، وابن البناء في «الرسالة المغنية» (ص: ٢٧) من طريق أبي أحمد الزبيري عن أبي معاوية عمرو بن عبد الله به -جملة الصمت-.

وتحرّف في «معجم الطبراني» إلى: «ثنا طاهر بن أحمد الموسري: ثنا أبي»!!  
 قلت: وهذا إسناد صحيح، عمرو بن عبد الله هذا ثقة؛ كما في «التفريغ» (رقم: ٥١٠٢-ط: دار العاصمة)، وانظر ترجمته في «تهذيب الكمال» (١١٥/٢٢)، وأبو عمرو الشيباني -وهو سعد بن إياس- قال هبة الله الطبرى: «مجمع على ثقته». انظر: «تهذيب الكمال» (١٠/٢٥٨-٢٦٠).

قلت: ولا يمكن القول - هنا - بأن هذه الطرق سوى الطريق الخامسة يصلح أن يقوّي بعضها بعضاً - مع أن ضعفها غير شديد، لأن الانقطاع وقع فيها جمیعاً في طقة واحدة، فيمكن أن يكون التابع الواسطة واحداً في كل هذه الطرق، فترجع حينئذ كلها إلى طريق واحدة، لا يُعرف تابعيها عيناً ولا حالاً! فمن صحة من الفضلاء بهذه الطرق -أو ببعضها- فقد وهم، أو لعله لم يتتبّه لهذا.

هذا، ولفقرة الصلاة والجهاد طريق آخر:

رواه أحمد في «مسنده» (٥/٢٣٤)، وأبو نعيم في «الحلية» (٥/١٥٤) من طريق أبي بكر بن أبي مريم: ثني عطية بن قيس عن معاذ بن جبل أن رسول الله ﷺ قال: «الجهاد عمود الإسلام، وذروة سنامه».

قال شيخنا في «الإرواء» (٢/١٤٠): «وهذا إسناد متصل، ورجاله ثقات غير أبي بكر - وهو ابن عبد الله بن أبي مريم الشامي -، وهو ضعيف؛ لاختلاطه، وقد أخطأ في متن الحديث؛ حيث جعل «عمود الإسلام» وصفاً للجهاد -أيضاً-، بينما هو في الطرق المتقدمة وصف للصلوة فقط».

قلت: وقد أعلَّ -أيضاً- بالانقطاع بين عطية ومعاذ.  
 وللمزيد انظر: «علل الدارقطني» (٦/٧٧-٧٩)، فقد أطال وفصل -رحمه الله- ولكثير من فقرات الحديث شواهد -أيضاً-، منها:  
 ما رواه البخاري في «خلق أفعال العباد» (ص: ٥٥) -مختصرًا، والحاكم في

● فحظى المرء من دينه على قدر حظه من صلاته ورغبتة في الإسلام، وحبه له على قدر رغبته في الصلاة وحبه لها.

● وهي دعامة كل الأديان؛ فقد كانت أقدم عبادة فرضت علىبني الإنسان، ولم تخُل منها شريعة من الشرائع السماوية، وكلَّ الله بها جميع الرسُل والأئمَّة، وقاموا هم بتبليلها إلى أقوامهم، وحثُّوا عليها ورغبوا فيها؛

= «المستدرك» (٤/٢٨٦-٢٨٧) - مطولاً - من طريق ابن وهب: أخبرني أبو هانئ عن عمرو بن مالك الجَنَّبي عن فضالة بن عبيد عن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - مرفوعاً به.

وفي آخره زيادة : «فمن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو يسكت عن شرّ، قولوا خيراً تغنموا، واسكتوا عن شرّ تسلموا».

قال الحاكم: «صحيح على شرط الشيدين»! ووافقه الذهبي!

قلت: فيه نظر؛ أبو هانئ - وهو حميد بن هانئ - لم يبحَّ به البخاري في «الصحيح»، بل في «الأدب المفرد»، وهو من رجال مسلم وحده، وقد قال فيه أبو حاتم: «صالح»، وقال النسائي: «ليس به بأس»، وقال الدارقطني: «لا بأس به»، وكذا قال ابن حجر في «التقريب» (١/٢٠٢).

وعمرو بن مالك - وهو أبو علي الجَنَّبي - لم يبحَّ به البخاري ولا مسلم في «صحيحيهما»، بل أخرج له البخاري في «الأدب المفرد»، وهو ثقة؛ كما في «التقريب» (٢/٨٣)، فالصواب أن السند حسنٌ فقط.

وثم شواهد أخرى في الباب عن أبي هريرة وأبي اليَّسر وغيرهما.

والحديث صحيح الإمام ابن القيم في «إعلام الموقعين» (٤/٣٨٩-٣٨٩ ط: عبد الرحمن الوكيل)، وكذا شيخُنا الألباني - حفظه الله - في «صحيح الترغيب والترهيب» (رقم: ٧٣٨ ط: مكتبة المعارف)، وهو آخر كتاب تكلم فيه الشيخ على الحديث، بخلاف «الإرواء» (رقم: ٤١٣)؛ فقد حكم هناك بضعف الحديث سوى جملة الصلاة والجهاد، فحسنتها بطريق أحمد (٥/٢٣٤) المذكور قبل قليل، والله تعالى أعلم.

ثم سأله أخونا إسلام بن صالح المصري عن هذا الحديث، فأفاده أنه يقول الآن بصحته، فالحمد لله على توفيقه.

لما لها من الأثر العظيم في تهذيب النفس والقربي من الله تعالى؛ فليس شيء يصلح النفس ويقويها ويروضها على أمهات الفضائل ومكارم الأخلاق كالصلوة.

● فقد جاء على لسان إبراهيم -عليه السلام- داعيا ربَّه عَزَّ وجلَّ: «رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَاةَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي رَبَّنَا وَتَبَّعْلُ دُعَاءَ» [إبراهيم: ٤٠].

ولما ترك زوجته هاجر وابنه إسماعيل -عليه الصلاة والسلام- عند البيت الحرام قال: «رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بَوَادِيْ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْنِكَ الْمُحْرَمَ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَلَا جُعِلَ أَفْعَدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقْهُمْ مِنَ الْفَمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ» [إبراهيم: ٣٧].

● وقال تعالى في شأن إسماعيل -عليه السلام-: «وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالرَّزْكَةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيَّاً» [مريم: ٥٥].

● وقال عن إسحاق ويعقوب: «وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَلِقَامَ الصَّلَاةَ وَلِيَسَاءَ الْزَكْوَةَ وَكَانُوا لَنَا عَبْدِينَ» [الأنياء: ٧٣].

● وأخبر سبحانه عن شعيب -عليه السلام- أنه كان يصلّي، وأن قومه قالوا له: «يَسْعَيْبُ أَصْلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ تَرُكَ مَا يَعْبُدُ إِبْرَاهِيمَ أَوْ أَنْ تَقْعُلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَتَّوْ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ» [هود: ٨٧].

● وقال جَلَّ ذِكره مخاطبًا نبئه موسى -عليه السلام-: «إِنَّمَا أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدِنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي» [طه: ١٤]، وقال: «وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ مُوسَى وَأَخِيهِ أَنْ تَبَوَّءَا لِقَوْمَكُمَا بِمِصْرَ بِيُوتِكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ» [يونس: ٨٧].

- ووصى بها سبحانه نبيه عيسى عليه السلام-؛ كما جاء في القرآن الكريم على لسان عيسى: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَّاً أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَاةِ وَالزَّكُوْةِ مَا دَمَتُ حَيَاً﴾ [مريم: ٣١].
- ونادت الملائكة مريم بنت عمران، ووصتها بالصلاه، فقالت: ﴿يَمْرِعُ أَقْنُتُ لِرَبِّكَ وَأَسْجُدُ لِي وَأَرْكُنِي مَعَ الرَّكِعَيْنَ﴾ [آل عمران: ٤٣].
- ولما أخذ الله تعالى ميثاق بني إسرائيل؛ كانت الصلاه من أهم عناصره ومواده؛ كما قال سبحانه: ﴿وَإِذَا أَخْذَنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَنْبُدُونَ إِلَّا أَنَّهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَفُؤُلُوا لِلنَّاسِ حُسْنَاتِهِنَّ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَءَاتُوا الزَّكُوْةَ﴾ [البقرة: ٨٣]، وقال: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَءَاتُوا الزَّكُوْةَ وَأَزْكُوْمَعَ الرَّكِعَيْنَ﴾ [البقرة: ٤٣]، وقال: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَنَّهُ مُخْلِصُّنَّ لَهُ الَّذِينَ حُنَفَّاءٌ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوْةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيَمَةِ﴾ [البيت: ٥].
- وأمر جل شأنه نبيه محمدًا ﷺ أن يأمر أهله بها؛ قال تعالى: ﴿وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا﴾ [طه: ١٣٢].
- وهي أكثر الفرائض ذكرًا في القرآن الكريم، وتتنوع ذكرها: فتارة يخُصُّها بالذكر؛ كقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُمْسِكُونَ بِالْكِتَبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ إِنَّا لَا نُنْصِعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِيْنَ﴾ [الأعراف: ١٧٠]، وتارة يقرنها بالزكاة؛ كقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَءَاتُوا الزَّكُوْةَ﴾ [البقرة: ١١٠]، وتارة يقرنها بالصبر؛ كقوله تعالى: ﴿وَأَسْتَعِنُوْ بِالصَّبَرِ وَالصَّلَاةِ﴾ [البقرة: ٤٥]، وتارة يقرنها بالسُّكُون، كقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَسُكُونِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ﴾ [الأنعام: ١٦٢]، وقوله سبحانه: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرْ﴾ [الكوثر: ٢]، وتارة يفتح بها أعمال البر ويختتمها بها؛ كما في قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ﴾ . وَالَّذِينَ هُمْ لِزَكُوْةِ فَنَعْلُونَ .

وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفَظُونَ . إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُلْمُوْمِينَ . فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ . وَالَّذِينَ هُمْ لَا مُنَتَّهُمْ وَعَهْدُهُمْ رَعُونَ . وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يَحْفَظُونَ . أُولَئِكَ هُمُ الْوَرِثُونَ . الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿الْمُؤْمِنُونَ: ١١-١﴾ .

● وهي أول ما افترض الله جل شأنه من العبادات؛ فإن وجوبها كان قبل وجوب الزكاة والصيام والحج. وقد فرضها الله تعالى على نبيه ﷺ من فوق سبع سماوات ليلة الإسراء والمعراج، من غير واسطة؛ إشارة لعلوه منزلتها وسمو مكانتها، وعظم شأنها. وكانت خمسين صلاة أول الأمر، فما زال النبي ﷺ يسأل ربَّ التخفيف، حتى وصلت خمس صلوات، قال جل شأنه: «ما يُدَلِّلُ الْقَوْلُ لِدَيْ وَمَا أَنَا بِظَلِيلٍ لِلْقَيْدِ»، هي خمس في العمل، وخمسون في الأجر والثواب»<sup>(١)</sup>.

● وهي واجبة على كل مسلم بالغ عاقل، ذكراً كان أم أنثى، حراً أو عبداً، غنياً أو فقيراً، مقيماً أو مسافراً، صحيحاً أو مريضاً؛ فلا تسقط الصلاة عن المريض ما دام عقله ثابتاً حتى الموت، لا كما يزعم أهل البدع والضلال<sup>(٢)</sup>.

● وهي واجبة في اليوم والليلة خمس مرات، بخلاف غيرها من بقية الأركان؛ فإن منها ما لا يجب في العُمر إلا مرة واحدة - كالحج -، أو في كل سنة مرة واحدة - كالصيام -؛ قال ﷺ: «خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ»<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر: «صحيح البخاري» (رقم: ٣٢٠٧)، و«صحيح مسلم» (رقم: ١٦٢).

(٢) انظر ما سبأتهي (ص: ١٠٣-١٠٥).

(٣) متفق عليه:

رواه البخاري في «صحيحه» (١٠٦/فتح)، ومسلم في «صحيحه» (١٦٦-١٦٧ - نووي)، وغيرهما من حديث طلحة بن عبيد الله - رضي الله عنه -.

● وقد بلغَ مِنْ عِنَادِيَةِ الإِسْلَامِ بِالصَّلَاةِ أَنْ أَمَرَ بِالْمُحَافَظَةِ عَلَيْهَا فِي الْحَضَرِ وَالسَّفَرِ، وَالْأَمْنِ وَالْخَوْفِ، فَقَالَ جَلَّ شَانِهِ: « حَفِظُوا عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّلَاةُ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَدِيرِيْنَ فَإِنْ خَفَتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبًا فَإِذَا أَمْنَتُمْ فَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلِمْتُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ » [البقرة: ٢٣٨-٢٣٩]، وَرَحْصَ فِيهَا مَا لَمْ يُرْخَصْ فِي غِيرِهَا حَتَّى لَا يَقِنَ عُذْرُ الْمُعْتَدِرِ يَعْتَذِرُ بِهِ عَنْ عَدَمِ إِقَامَتِهَا:

- فَرَحْصَ لِمَنْ فَقَدَ الْمَاءَ أَوْ عَجَزَ عَنِ اسْتِعْمَالِهِ أَنْ يَصْلِيَ بِتِيمِ؛ قَالَ تَعَالَى: « وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَأَطْهِرُ أَوْ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْفَاغِطِ أَوْ لَمْ تَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ يَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيْبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَا كِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلَيُتَمِّمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ شَكُورُونَ » [الْمَائِدَةِ: ٦].

- وَرَحْصَ لِمَنْ عَجَزَ عَنِ الْقِيَامِ فِي الصَّلَاةِ أَنْ يَصْلِيَ قَاعِدًا، فَإِنْ عَجَزَ عَنِ الْقُعُودِ صَلَّى عَلَى جَنْبِ، كَمَا صَحَّ عَنْ عُمَرَ بْنِ حَسْنَى - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - أَنَّهُ قَالَ: كَانَتْ بِي بُوَاسِيرٍ، فَسَأَلَ النَّبِيَّ ﷺ عَنِ الصَّلَاةِ، فَقَالَ: « صَلُّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَقَاعِدًا، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَعَلَى جَنْبٍ »<sup>(١)</sup>.

- وقد كان ﷺ يأمر ثوابهُ ورسلهُ أن يبدوا بالدعوه إليها بعد الشهادتين؛ فَقَالَ لِمَعَاذَ: « سَنَأْتُنِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابٍ، فَلَيْكُنْ أَوْلَى مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ شَهَادَةً أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَأَنَّ اللَّهَ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ »<sup>(٢)</sup>.

(١) رواه البخاري في « صحيحه » (رقم: ١١١٧) من حديث عمران - رضي الله عنه -.

(٢) متفق عليه:

رواه البخاري في « صحيحه » (رقم: ١٣٩٥)، ومسلم في « صحيحه » (رقم: ٢٩) من حديث ابن عباس - رضي الله عنهم -.

● وهي آخر وصيّة وصَّى بها رسول الله ﷺ وهو يلْفُظُ أنفاسهُ الأخيرةَ في مَرْضٍ مَوْتِهِ، فكان يقول : «الصَّلَاةُ الصَّلَاةُ، وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ»<sup>(١)</sup>.

### (١) حَدِيثُ صَحِيحٍ :

رواه الحاكم في «المستدرك» (٣/٥٧)، والطحاوي في «المشكل» (٤/٢٣٥)، وغيرهما من طرق عن سليمان التيمي عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: كان آخر وصيّة رسول الله ﷺ حين حضرة الموت : . . . (فذكره)، وزاد أنس: «وما زال يغرس بها في صدره، وما يفيس بها لسانه».

قال الحاكم: «قد اتفقا على إخراج هذا الحديث، وعلى إخراج حديث عائشة: آخر كلمة تكلّم بها: اللهم! الرفيق الأعلى». ووافقه الذهبي.

قلت: وفيه نظر؛ إذ إنّهما لم يخرجا حديث أنس هذا. وسنده صحيح، رجاله رجال البخاري.

أما حديث عائشة؛ فقد رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٤٤٦٣)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٢٤٤٤)، وغيرهما.

وهذا الحديث رواه - أيضاً - أَحْمَدُ فِي «مَسْنَدِهِ» (٣/١١٧)، وَالنَّسَائِيُّ فِي «الْكَبْرَى» - كَمَا فِي «الْتَّحْفَةِ» (رَقْمٌ ١٢٢٩)، وَابْنُ مَاجَهُ فِي «سَنَنِهِ» (رَقْمٌ ٢٦٩٧)، وَأَبْوَيْ فِي «مَسْنَدِهِ» (رَقْمٌ ٢٩٣٣)، وَالطَّحاوِيُّ فِي «الْمَشْكُلِ» (٤/٢٣٥)، وَفِي «شَرْحِ الْمَشْكُلِ» (٢٢٠٢)، وَابْنُ حَبَّانَ فِي «صَحِيحِهِ» (رَقْمٌ ١٢٢٠ - مَوَارِدُهُ)، وَابْنُ سَعْدٍ فِي «الْطَّبَقَاتِ» (٢٥٢/٢) مِنْ طَرِيقِ سَلِيمَانَ التَّمِيِّيِّ عَنْ قَتَادَةِ عَنْ أَنْسٍ بْنِهِ.

قلت: فزاد بين التيمي وأنس قتادة، ورجاله ثقات، وحسن إسناده شيخُنا أبو عبدالله المغربي - رحمه الله - في «فضائل الأعمال» (١١٣/٦١).

ثم رواه ابن سعد في «الطبقات» (٢/٢٥٣)، والطحاوي في «المشكل» (٤/٢٣٥) من طريق وكيع عن الثوري عن سليمان عن سمع أنساً عن أنس به.

قلت: وهذا الإسناد ضعيف؛ لإبهام الراوي عن أنس، ولعله قتادة، والله أعلم.

وللحديث شواهد، منها:

١ - حديث أم سلمة - رضي الله عنها - مرفوعاً به.

أخرجه أَحْمَدُ فِي «مَسْنَدِهِ» (٦/٣١١، ٣٢١)، وَالنَّسَائِيُّ فِي «الْكَبْرَى» كَمَا فِي «الْتَّحْفَةِ» (١٢/١٨١٥٤)، وَابْنُ مَاجَهُ فِي «سَنَنِهِ» (رَقْمٌ ١٦٢٥)، وَعَبْدُ بْنِ حَمِيدٍ =

## حكم تارك الصلاة

= في «المسنده» (رقم: ١٥٤٢)، وأبو يعلى في «مسنده» (رقم: ٦٩٣٦)، والبيهقي في «دلائل النبوة» (٢٠٥/٧)، وابن سعد في «الطبقات» (٢٥٤/٢)، والبغوي في «شرح السنة» (رقم: ٢٤١٥)، كلهم من طريق همام عن قتادة عن أبي الخليل عن سفيينة عن أم سلمة به.

قال البوصيري في «المصباح» (١/٥٤٠): «هذا إسناد صحيح على شرط الشيختين».

قلت: هو كذلك، إلا أن قتادة مدلس وقد عنعن!

وأخرجه أحمد في «مسنده» (٦/٢٩٠، ٣١٥)، والطحاوي في «المشكل» (٤/٢٣٥-٢٣٦) من طريقين عن قتادة عن سفيينة عن أم سلمة به.

٢- حديث علي - رضي الله عنه - مرفوعاً به.

أخرجه أحمد في «مسنده» (١/٧٨)، والبخاري في «الأدب المفرد» (رقم: ١٥٨)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٢٦٩٨)، وأبو يعلى في «مسنده» (رقم: ٥٩٦)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/١١) من طريق محمد بن الفضيل عن المغيرة عن أم موسى عن علي به.

قلت: وسنه حَسَنٌ كما قال شيخنا أبو عبدالله المغربي في «فضائل الأعمال» (٦١/٦)، خلافاً لِمَنْ تَذَبَّبَ قبل أن يَتَحَصَّرَ! وَطَارَ وَلَمَّا يُرِيشَ!! وَقَالَ: «لَا يَمْكُنُ القُولُ بِتَحْسِينِهِ!!».

ومحمد بن الفضيل وثقه ابن معين، وابن المديني، والدارقطني، وغيرهم، وقال أبو زرعة: «صَدُوقٌ»، وقال أبو حاتم: «شِيخٌ»، وقال النسائي: «لَيْسَ بِهِ بِأَسْ»، ولَحَصَّ حَالَهُ ابْنُ حَبْرٍ فقال: «صَدُوقٌ، عَارِفٌ، رُمِيَّ بِالْتَّشِيعِ». انظر: «تَهْذِيبُ الْكَمَالِ» (٢٩٧/٢٦)، و«التَّقْرِيبُ» (٢٠٩/٢).

أما أم موسى هذه - وهي سُرِّيَةٌ على رضي الله عنه - فقد قال الدارقطني: «حديثها مستقيم، يخرج حديثها اعتباراً»، ووثقها العجلي بقوله: «كوفية، تابعية، ثقة»، وقال ابن حجر في «التَّقْرِيبِ» (٢/٥٣٦): «مَقْبُولَةٌ». أي: إن تُوَبَّعْتُ، وَإِلَّا فَضَعِيفَةٌ. وقد تُوَبَّعْتُ:

فروي أحمد في «مسنده» (١/٩٠) من طريق عمر بن الفضل عن نعيم بن يزيد عن علي به.

● وهي صلةٌ بينَ العَبْدِ وَرَبِّهِ جَلَّ وَعَلَا، تَقِفُّ بَيْنَ يَدَيْهِ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى تُنَاجِيَهُ وَتُنَاجِيَكُ، تَدْعُوهُ فَيَسْمَعُ لِدُعَائِكُ، كَمَا فِي الْحَدِيثِ الْقَدِيسِيِّ<sup>(١)</sup> الَّذِي يَرْوِيهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ رَبِّهِ جَلَّ شَانَهُ: «قَسَمْتُ الصَّلَاةَ بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي نِصْفَيْنِ، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ، فَإِذَا قَالَ: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾. قَالَ: حَمَدَنِي عَبْدِي، وَإِذَا قَالَ: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾؛ قَالَ: أَنْتَ عَلَيَّ عَبْدِي. فَإِذَا قَالَ: ﴿مَنِلَّكِ يَوْمُ الدِّينِ﴾. قَالَ: مَجْدَنِي عَبْدِي -أَوْ قَالَ مَرَّةً: فَوَضَّعَ إِلَيَّ عَبْدِي -. فَإِذَا قَالَ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾؛ قَالَ: هَذَا بَيْنِي وَبَيْنِ عَبْدِي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ. فَإِذَا قَالَ: ﴿أَهَدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ﴾؛ قَالَ: هَذَا لِعَبْدِي، وَلِعَبْدِي مَا سَأَلَ»<sup>(٢)</sup>. فَمَنْ ضَيَّعَهَا فَقَدْ انْقَطَعَتْ صِلَتُهُ بِرَبِّهِ جَلَّ وَعَلَا.

● وهي مَاحِيَّةٌ لِلذُّنُوبِ وَالْخَطَايَا كَمَا يَمْحُو الْمَاءُ وَسَخَّ الثَّوْبَ وَالْبَدْنَ؛ فَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِأَصْحَابِهِ ذَاتَ يَوْمٍ: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهَرًا يَابِرُ أَخْدِكُمْ يَغْتَسِلُ فِيهِ أَوْحَى إِلَيَّ اللَّهُ، أَوْ مَا أَشْبَهُ ذَلِكَ.

قلت: وهذا إسناد ضعيف؛ نعيم بن يزيد هذا مجھول كما قال أبو حاتم الرازى، = وغیره. انظر: «تهذيب الكمال» (٤٩٩/٢٩)، و«تقريب التهذيب» (٣١١/٢).

(١) والْحَدِيثُ الْقَدِيسِيُّ: هُوَ مَا رَوَاهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -بِلِفَظِهِ هُوَ- عَنْ رَبِّهِ جَلَّ وَعَلَا، بِقَوْلِهِ: «قَالَ اللَّهُ»، أَوْ: «يَقُولُ اللَّهُ»، أَوْ: «قَالَ رَبِّكُمْ»، أَوْ: «يَقُولُ رَبِّكُمْ»، أَوْ: «أَوْحَى إِلَيَّ اللَّهُ»، أَوْ مَا أَشْبَهُ ذَلِكَ.

وتارةً يكون بِوَاسْطَةِ جَبَرِيلٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَتارةً بِالْإِلَهَامِ، وَتارةً بِالْمَنَامِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ.

ويُسَمَّى بِالْحَدِيثِ الْإِلَهِيِّ، وَالْحَدِيثِ الْقَدِيسِيِّ، وَالْحَدِيثِ الْرَّبَانِيِّ.

وَقَدْ ذَكَرْتُ تَعْرِيفَهُ بِتَوْسِعٍ، وَالْفَرْقَ بَيْنِهِ وَبَيْنِ الْحَدِيثِ النَّبَوِيِّ مِنْ جَهَةِ، وَبَيْنِهِ وَبَيْنِ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ مِنْ جَهَةِ أُخْرَى فِي مَقْدِمَتِي لِشُرْحِ الْحَدِيثِ الْقَدِيسِيِّ ﴿يَا عَبْدِي إِنِّي حَرَمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي﴾ لشِيخِ الإِسْلَامِ ابْنِ تِيمِيَّةَ -رَحْمَهُ اللَّهُ-، فَلَيْرِجُعَ إِلَيْهِ مِنْ شَاءَ الْبَسْطِ.

(٢) رَوَاهُ مُسْلِمٌ فِي «صَحِيحِهِ» (رَقْمٌ: ٣٩٥)، وَغَيْرُهُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-.

كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَاتٍ، هَلْ يَقْرَئُ مِنْ دَرَبِهِ شَيْءً؟ قَالُوا: لَا يَقْرَئُ مِنْ دَرَبِهِ شَيْءً. قَالَ: «فَكَذَلِكَ مُثُلُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ، يَمْحُو اللَّهُ بِهِنَّ الْخَطَايَا»<sup>(١)</sup>.

وقال -أيضاً- في فضليها: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَالْجُمُعَةُ إِلَى الْجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ مُكَفِّرَاتٍ لِمَا يَسْهُنَ إِذَا اجْتَنَبَتِ الْكَبَائِرِ»<sup>(٢)</sup> <sup>(٣)</sup>.

● وهي مطهرةٌ من الأخلاقِ الدينيَّةِ، والصفاتِ القيحةِ؛ كما قال جل شأنه: ﴿إِنَّ الْإِنْسَنَ حُلُوقٌ حُلُوقًا. إِذَا مَسَهُ الشَّرُّ جَزُوعًا. وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مَنْوِعًا. إِلَّا الْمُصَلِّيَنَ. الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَائِمُونَ﴾ [المعارج: ١٩-٢٣]، فَلَمْ يَسْتَئِنْ رَبُّنَا أَحَدًا مِنْ جِنْسِ الإِنْسَانِ إِلَّا الْمُصَلِّيَنَ.

● وهي مانعةٌ صاحبها من ارتكاب المعاشي والذنوب؛ لأنَّه إذا قام بين يدي رَبِّه سبحانه، خاشعاً، متذللاً، مُسْتَشِعِراً هيبةَ ربِّه جلَّ وَعَلا، خائفاً تقصيره في عبادته كل يوم خمس مراتٍ؛ عصمهُ ذلك عن افتتاح المعاشي، والامتناع عن المعاشرة فرضٌ، وفي ذلك يقول ربُّنا جلَّ جلاله:

### (١) مُتَفَقُّ عَلَيْهِ:

رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٥٢٨)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٦٦٧)، وغيرهما من حديث أبي هريرة -رضي الله عنه-.

قال الإمام ابن العربي -رحمه الله-: «وجه التمثيل أن المراد كما يت遁س بالأقدار المحسوسة في بدنَه وثوبِه، ويظهره الماءُ الكبير، فكذلك الصَّلَوة تظهر العبد من أقدار الذنوب حتى لا تبقى له ذنباً إلا أسقطته وكرفته».

(٢) رواه مسلم في «صحيحه» (رقم: ٢٣٣) من حديث أبي هريرة -رضي الله عنه-.

(٣) انظر نحو ما سبق في «مجموع الفتاوى» (٤٣٠-٤٢٧/٣)، لشيخ الإسلام، و«حكم تارك الصلاة» للإمام ابن القيم (ص: ٣٢-٣١)، و«فقه السنة» (٧٨-٧٩/١)، للشيخ سيد سابق، و«أكمل البيان في معنى الإسلام والإيمان والإحسان» (ص: ٢٥-٢٩)، و«الأربعون المنبرية» (ص: ٤١-٤٤)، كلامهما للأخ الحبيب المفضل الشيخ عبد العظيم بدوي -حفظه الله ورعاه-، و«صلاة الجمعة» للدكتور صالح السدلان» (ص: ١٤-١٥).

﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفِ النَّهَارِ وَرُلَفًا مِنَ الْيَلَلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدْهِنُ الَّسِيَّاتِ﴾ [هود: ١١٤]، ويقول -أيضاً-: **﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَر﴾** [العنكبوت: ٤٥].

● وهي نور للMuslim ونجاة له **﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنْوَنٌ﴾** يَوْمَ **﴿يَعْضُ الظَّالِمُونَ عَلَىٰ يَدِيهِ يَقُولُ يَنِيلَتِي الْمَخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَيِّلًا﴾** يوم يقول **﴿الْكَافِرُ يَلْتَهِي كُثُرٌ تِرْبَابًا﴾**، ذلك يوم القيمة، يوم الحسرة والندامة، **﴿يَوْمَ تَبْلَىَ السَّرَّايرُ﴾**، وتُكْشَفُ الْبَوَاطِنُ، **﴿يَوْمَ يَهْرُبُ الْمَرْءُ مِنْ أَغْيِهِ وَأَمْهِ وَأَيْهِ وَصَاحِبِهِ وَبَنِيهِ لِكُلِّ أَمْرٍ مِنْهُمْ يَوْمَ يُنْذَلُ شَانٌ يُقْنَيْهِ﴾**، يقول النبي ﷺ: «مَنْ حَفِظَ عَلَى الصَّلَاةِ كَانَ لَهُ نُورًا، وَبُرْهَانًا، وَنَجَاهًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ . . .»<sup>(١)</sup>، فهي نور المؤمن وبُرْهانه ونجاته .

### (١) حَدِيثُ حَسَنٌ:

رواه أحمد في «مسنده» (٢/١٦٩)، والدارمي في «سننه» (٢/٣٠١)، وعبد بن حميد في «الم منتخب» (رقم: ٣٥٣)، وابن حبان في «صحيحة» (رقم: ١٤٦٧)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٤/٢٢٩)، والطبراني في «المعجم الكبير» -كما في «مجمع الزوائد» (١٩٢/١)، و«المعجم الأوسط» (٢/٢١٣)، وابن بطة في «الإبانة» (٢/٦٨٣/٨٩٥) من طريق سعيد بن أبي أيوب: ثنا كعب بن علقة عن عيسى بن هلال الصدفي عن عبد الله بن عمرو -رضي الله عنهما- أن رسول الله ﷺ ذكر الصلاة يوماً، فقال . . . (فذكره).

قلت: وسنده جيد؟ كما قال الحافظ ابن عبد الهادي -رحمه الله- في «تفقيق التحقيق» (٢/١٢٦٧)؛ عيسى بن هلال روى عنه جماعة، ووثقه ابن حبان (٥/٢١٣)، وذكره ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦/٢٩٠/١٦١١) ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً، ووثقه الفسوبي في «المعرفة والتاريخ» (٢/٥١٥)، وقال فيه الحافظ ابن حجر في «التفريغ» (٢/١٠٩): «صَدُوقٌ»، وقال الذهبي في «الكافش» (٦/٣٨٦): «وثيق»، وقال الهيثمي في «المجمع» (١/١٩٢): «ورجالٌ أَحْمَد ثَقَاتٌ»، وقال المنذري في «الترغيب» (١/٤٤٠): «رواه أَحْمَد بِإِسْنَادٍ جَيْدٍ».

**(فائدة):** قال الإمام ابن القيم -رحمه الله-: «تارك المحافظة على الصلاة إما أن يشغله ماله أو ملْكُه أو رياسته أو تجارتُه: فمن شغلَهُ عنها ماله فهو مع فارون، =

● وقد مدحَ الله الذين يحافظونَ عليها، ووعَدَهُم بالفردوسِ -أعلى درجاتِ الجنة-؛ فقال: «قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ . الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ» إلى قوله: «أُولَئِكَ هُمُ الْوَرِثُونَ . الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ».

● وذمَّ الذين يُضيِّعونَها ولا يُحافظونَ عليها، فقال سبحانه: «فَلَفَّ مِنْ بَعْدِهِمْ حَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهْوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً» [مريم: ٥٩]. (غَيَّ) هذا، قيل: إنه وادٌ في أسفل جهنم، يسيل فيه دمٌ وقِيُّحٌ وصَدِيدٌ أهْلُ النارِ، فما أشدَّ هُولَهُ! وما أَخْبَثَ طَعْمَهُ! وما أَنْتَ رِيحَهُ!!... كُلُّ هذا لِمَنْ أَضَاعَ الصَّلَاةَ؛ فإنَّ مُضيِّعَهَا لِغَيْرِهَا أَضْبَعَ<sup>(١)</sup>.

● كما توعَّدَ سبحانه السَّاهِينَ عنها بالوَيْلِ والجَحِيمِ؛ فقال: «فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّيْنَ . الَّذِينَ هُمْ عَنِ الصَّلَاةِ سَاهُونَ . الَّذِينَ هُمْ يَرَاءُوْنَ . وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ» [الماعون: ٤-٧]، وقال -أيضاً-: «كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِيْنَةً . إِلَّا أَصْبَحَ الْيَتَمِّينَ . فِي جَنَّتٍ يَسَاءُوْنَ . عَنِ الْمُجْرِمِينَ . مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ . قَالُوا لَوْلَكُمْ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ . وَلَوْلَكُمْ نُطِعْمُ الْمِسْكِيْنَ . وَكُنْتُمْ تَنْحُوْسُ مَعَ الْخَاطِيْبِينَ . وَكُنْدُكِدُّ بِيَوْمِ الدِّيْنِ . حَتَّىٰ أَتَنَا الْيَقِيْنَ . فَمَا نَفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّافِعِيْنَ» [المدثر: ٤٨-٣٨].

فقد توعَّدَهم سبحانه بسَقَرَ «وَمَا أَذْرَكَ مَا سَقَرَ . لَا يُنْقِي وَلَا يَنْدِرُ . لَوَاحَةٌ لِلْبَشَرِ . عَلَيْهَا تِسْعَةُ عَشَرَ» [المدثر: ٣٠-٢٧].

● لذلكَ كانَ مِنْ حِرْصِ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى أُمَّتِهِ ورَحْمَتِهِ ورَأْفَتِهِ بهمْ أَنْ شَدَّدَ عليهم في أَمْرَهَا، حتى قالَ ﷺ: «إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرِكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلَاةِ»<sup>(٢)</sup>.

= ومن شغله عنها مُلْكُه فهو مع فرعون، ومن شغله عنها رياسته فهو مع هامان، ومن شغله عنها تجارتُه فهو مع أُبَيِّ بن خلف».

(١) وانظرْ كلامَ شِيْخِ الإِسْلَامِ ابْنِ تِيمِيَّةَ -رَحْمَهُ اللَّهُ- الْأَتِيَ (ص: ١٢٦).

(٢) رواه مسلم في «صحيحه» (رقم: ٨٢)، وغيره عن جابر -رضي الله عنه-.

وقال -أيضاً- : «مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ مُتَعَمِّدًا؛ فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ ذِمَّةُ اللَّهِ تَعَالَى»<sup>(١)</sup> .

(١) حَدِيثٌ صَحِيقٌ لِغَيْرِهِ :

رواه أَحْمَدَ فِي «مَسْتَدِه» (٤٢١/٦)، وَعَبْدُ بْنُ حَمِيدٍ فِي «مَسْتَدِه» (رَقْمٌ ١٥٩٢ - المُتَخَبُ)، وَابْنُ السَّكْنِ فِي «صَحِيقَهُ» كَمَا فِي «الإِصَابَةِ» (٤/٢٤٣)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «السَّنَنِ الْكَبِيرِ» (٧/٣٠٤)، وَابْنُ نَصْرِ الْمَرْوُزِيِّ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (٢/٨٨٦)، وَابْنُ عَسَكِرٍ فِي «تَارِيخِ دَمْشَقِ» (١٧/٨١/أ)، وَغَيْرُهُمْ مِنْ طَرْقٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ عَنْ مَكْحُولٍ عَنْ أُمِّ أَيْمَنٍ -مَوْلَةِ النَّبِيِّ ﷺ- مَرْفُوعًا بِهِ مَطْوَلًا.

قُلْتَ: وَهَذَا إِسْنَادٌ ضَعِيفٌ؛ مَكْحُولٌ مَدْلُسٌ كَمَا فِي «الْتَّقْرِيبِ» (٢٧٨/٢)، وَقَدْ عَنْنَنْ، ثُمَّ إِنَّهُ لَمْ يَسْمَعْ مِنْ أُمِّ أَيْمَنٍ، كَمَا قَالَ ابْنُ السَّكْنِ، وَالْبَيْهَقِيُّ، وَالْهَيْشَمِيُّ فِي «الْمَجْمُعِ» (١/٢٩٥)، وَالْمَنْذُرِيُّ فِي «الْتَّرْغِيبِ» (١/٣٨٥) .

وَقَالَ ابْنُ عَسَكِرٍ عَقْبَهُ: «وَقَدْ رُوِيَ مِنْ وَجْهِ آخَرِ مَرْسَلًا». ثُمَّ سَاقَهُ مِنْ طَرِيقِ ابْنِ صَاعِدٍ: نَا الْحَسِينُ بْنُ الْحَسِينِ: أَنَا سَفِيَانُ بْنُ عَيْنَةَ عَنْ يَزِيدِ بْنِ جَابِرٍ قَالَ: سَمِعْتُ مَكْحُولًا يَقُولُ: . . . (فَذَكْرُهُ مَرْسَلًا) .

قُلْتَ: وَسَنْدُهُ صَحِيقٌ . وَلِهِ طَرِيقٌ آخَرٌ -أيضاً- :

رواه ابْنُ نَصْرِ الْمَرْوُزِيِّ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (٢/٨٨٨) مِنْ طَرِيقِ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقِ عَنْ مَكْحُولٍ قَالَ: . . . (ذَكْرُهُ مَرْسَلًا) .

قُلْتَ: وَسَنْدُهُ ضَعِيفٌ؛ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ مَدْلُسٌ صَدِيقٌ؛ كَمَا فِي «الْتَّقْرِيبِ» (٢/١٥٣)، وَقَدْ عَنْنَنْ هُنَّا. لَكِنَّ لِلْحَدِيثِ شَوَاهِدَ، مِنْهَا:

١ - حَدِيثُ أَبِي ذَرٍ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- مَرْفُوعًا بِهِ.

رواه ابْنُ نَصْرِ الْمَرْوُزِيِّ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (٢/٨٨٨) مِنْ طَرِيقِ مَكْحُولٍ عَنْ رَجُلٍ عَنْهُ بِهِ .

قُلْتَ: وَسَنْدُهُ ضَعِيفٌ كَمَا هُوَ ظَاهِرٌ؛ لِتَدْلِيسِ مَكْحُولٍ وَعَنْعَتِهِ، وَإِبْهَامِ شَيْخِهِ.

٢ - حَدِيثُ مَعَاذِ بْنِ جَبَلٍ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- مَرْفُوعًا بِهِ.

قَالَ الْهَيْشَمِيُّ فِي «مَجْمُعِ الزَّوَادِ» (١/٢٩٥): «رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي «الْكَبِيرِ»، وَفِيهِ بَقِيَةُ بْنِ الْوَلِيدِ، وَهُوَ مَدْلُسٌ، وَقَدْ عَنْنَهُ» أَهـ .

قُلْتَ: لَمْ أَقْفَ عَلَى إِسْنَادِهِ الْآنَ، فَإِنْ كَانَ كَمَا قَالَ؛ فَيُكَوِّنُ شَاهِدًا لِحَدِيثِنَا هَذَا، وَقَدْ عَزَّاهُ الْمَنْذُرِيُّ فِي «الْتَّرْغِيبِ وَالْتَّرْهِيبِ» لِلْطَّبَرَانِيِّ فِي «الْأَوْسَطِ»، وَقَالَ: «لَا يَأْسُ بِإِسْنَادِهِ فِي الْمَتَابِعَاتِ. وَحَسَنَهُ شَيْخُنَا فِي «صَحِيقِ التَّرْغِيبِ وَالْتَّرْهِيبِ» (رَقْمٌ ٥٦٦ - طِبْعَةِ الْمَعَارِفِ)، فَهَذَا فِيهِ عَلَى الْأَقْلَى موافَقَةُ الْمَنْذُرِيِّ .

وَرَغَبُهُمْ فِيهَا، وَرَهَبُهُمْ مِنْ تَرْكِهَا وَإِضَاعَتِهَا، فَقَالَ عَلِيُّ اللَّهِ: «مَنْ حَفَظَ عَلَيْهَا كَانَتْ لَهُ نُورًا وَبُرْهَانًا وَنَجَاهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ لَمْ يُحَفِظْ عَلَيْهَا لَمْ يَكُنْ لَهُ بُرْهَانٌ وَلَا نُورٌ وَلَا نَجَاهَ، وَكَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَعَ قَارُونَ وَهَامَانَ وَفِرْعَوْنَ وَأُبَيِّ بْنَ خَلَفَ»<sup>(١)</sup>.

وَأَمَرَ بِتَنْشِيَةِ الصَّغَارِ عَلَيْهَا، وَضَرَبَهُمْ عَلَيْهَا إِذَا بَلَغُوا سِنَّ الْعَاشِرَةِ وَلَمْ يَحَفِظُوا عَلَيْهَا، فَقَالَ: «مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشَرِ»<sup>(٢)</sup>.

ثُمَّ أَوْقَنَنِي عَلَيْهِ الْأَخُ الْفَاضِلِ الشِّيخُ عَلَيْهِ الْحَلَبِيُّ - حَفَظَهُ اللَّهُ - فِي «الْمَعْجمِ الْكَبِيرِ» لِلطَّبَرَانِي (٢٠/٢٢٣، ٢٣٣: رَقْمٌ ٢٣٤)، فَإِذَا هُوَ مِنْ طَرِيقِ بَقِيَةِ بْنِ الْوَلِيدِ عَنْ أَبِي بَكْرِ ابْنِ أَبِي مُرِيمٍ: سَمِعْتُ حَرِيثَ بْنَ عَمْرُو الْحَضْرَمِيَّ يُحَدِّثُ عَنْ مَعَاذِهِ بِهِ قَلَتْ: فَتَبَيَّنَ لِي حَطَأْ إِعْلَالُ الْهَيْشِيِّ لِهِ بِعَنْتَهُ بَقِيَةٌ؛ إِذْ إِنَّهُ قَدْ صَرَّحَ بِالْتَّحْدِيدِ فِي الطَّرِيقِ الثَّانِيِّ، فَالصَّوَابُ إِعْلَالُهُ بِأَبِي بَكْرِ بْنِ أَبِي مُرِيمٍ؛ فَقَدْ قَالَ الْحَافِظُ فِي «الْتَّقْرِيبِ» (٧٩٧٤: رَقْمٌ ٨٩٠/٢): «ضَعِيفٌ، وَكَانَ قَدْ سُرِقَ بَيْتُهُ فَاخْتَلَطَ».

وَلِحَدِيثِ مَعَاذِ طَرِيقِ آخَرِ:

رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي «الْمَعْجمِ الْكَبِيرِ» (٢٤/٨٢: رَقْمٌ ١٥٦)، وَ«الْمَعْجمِ الْأَوْسَطِ» (رَقْمٌ ٧٩٥٦)، وَ«الْمَسْنَدُ الشَّامِينَ» (رَقْمٌ ٢٢٠٤)، وَابْنُ نَصْرِ الْمَرْوَزِيِّ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (٢/٨٩٠: رَقْمٌ ٢٢٠٤) مِنْ طَرِيقِ عُمَرٍ بْنِ وَاقِدٍ عَنْ يُونُسَ بْنِ مَيْسِرَةَ بْنِ حَلْبَسَ عَنْ أَبِي إِدْرِيسِ الْخَوْلَانِيِّ عَنْهُ بِهِ.

قَالَ الطَّبَرَانِيُّ: «لَمْ يَرِدْ هَذَا الْحَدِيثُ عَنْ يُونُسَ إِلَّا عُمَرٍ بْنِ وَاقِدٍ، وَلَا يُرُوَى عَنْ مَعَاذِ إِلَّا بِهَذَا الْإِسْنَادِ».

قَلَتْ: وَسَنَدُهُ ضَعِيفٌ جَدًّا؛ عُمَرٍ بْنِ وَاقِدٍ هُوَ مَتْرُوكُ الْحَدِيثِ؛ كَمَا قَالَ النَّسَائِيُّ وَالْدَّارَقَطَنِيُّ، وَقَالَ فِيهِ الْبَخَارِيُّ: «لَيْسَ بِشَيْءٍ». اَنْظُرْ: «تَهْذِيبُ الْكَمَالِ» (٢٢/٢٨٦-٢٨٩).

٣- حَدِيثُ عَمْرِ بْنِ الْخَطَابِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - مَرْفُوعًا بِنَحْوِهِ:

رَوَاهُ الْأَصْبَهَانِيُّ فِي «الْتَّرْغِيبِ» (رَقْمٌ ١٩٠٠) بِسَنَدٍ ضَعِيفٍ، وَعَزَّاهُ الْمَنْذُريُّ فِي «الْتَّرْغِيبِ وَالْتَّرْهِيبِ» (١/٣٨٥) لِهِ بِصِيغَةِ التَّمْرِيفِ.

(١) حَدِيثُ حَسَنٍ، سَبَقَ تَخْرِيجَهُ قَرِيبًا.

(٢) حَدِيثُ صَحِيحٌ لِغَيْرِهِ، وَسَيَّأَتِي تَخْرِيجَهُ (ص: ١١٧-١١٩).

أقول: ولما كان للصلوة في الإسلام هذه المَنْزَلَةُ الْعَالِيَّةُ، والمَكَانَةُ السَّامِيَّةُ، ورَهَبَ الشَّارِعُ مِنْ تَرْكِهَا، وَتَوَعَّدَ بِالْعَذَابِ مُضِيَّهَا، ذَهَبَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ -قَدِيمًاً وَحَدِيثًاً- إِلَى القول بِكُفُرِ تارِكِ الصلوة كُفُرًا أَكْبَرَ، وَاسْتَدَلُوا عَلَى ذَلِكَ بِعَضِ النَّصْوَصِ الشَّرِعِيَّةِ، مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ النَّبُوَّيَّةِ.

يُنَمَّا تَلَطَّفَ الْبَعْضُ الْآخَرُ فِي ذَلِكَ -لِمَا رَأَوْا مِنْ نَصْوَصِ شَرِعِيَّةٍ أُخْرَى مُفَادِعًا أَنَّ تارِكَ الصلوة غَيْرَ خَارِجٍ مِنَ الْمَلَةِ، فَجَمَعُوا بَيْنَهَا وَبَيْنَ النَّصْوَصِ الْأُخْرَى الَّتِي ظَاهِرُهَا التَّكْفِيرُ-؛ فَقَالُوا: تارِكُ الصلوة مع إقرارِه بِفِرَضِهَا فَاسِقٌ، مُرْتَكِبٌ كَبِيرًا مِنْ أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؛ فَإِنْ إِثْمُهُ أَعْظَمُ مِنْ إِثْمِ قَتْلِ النَّفْسِ، وَأَعْظَمُ مِنْ إِثْمِ الرِّزْنَا وَشُرْبِ الْخَمْرِ، فَهُوَ مُعَرَّضٌ لِعَقَوْبَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَسَخَطِهِ، وَيُخْشَى عَلَيْهِ مِنَ الرِّدَّةِ عَنِ الدِّينِ، وَاللُّحُوقِ بِالْكُفَّارِ وَالْمُشْرِكِينَ، وَمِنَ الْخِزْيِ فِي الدُّنْيَا وِيَوْمِ الدِّينِ، فَهُوَ هَالِكٌ إِنْ لَمْ يَتَبَعَّ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَوْ تَنَادَرَ كُهْ رَحْمَةُ اللَّهِ وَمَغْفِرَتُهُ جَلَّ وَعَلَا.

فَانظُرْ -يَا أَخِي- وَقَالَ اللَّهُ شَرَّ الْخِزْيِ وَالْعَذَابِ، انظُرْ إِلَى حُكْمِ تارِكِ الصلوة! إِمَا أَنَّهُ كَافِرٌ -وَإِنْ كَانَ عِنْدَهُ مِنَ الْخَيْرِ وَالْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ مَا عِنْدَهُ-، وَإِمَا أَنَّهُ فاسِقٌ يُخْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْكُفُرِ الْأَكْبَرِ، **«فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ يَأْمُرُ فِيهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَسِيقِينَ»**<sup>(١)</sup>.

(١) قال صاحب «المغني» -رحمه الله-:

«تارِكُ الصلوة إِمَا أَنْ يَكُونَ جَاهِدًا لِوَجْوبِهَا، أَوْ غَيْرَ جَاهِدٍ؛ فَإِنْ كَانَ جَاهِدًا لِوَجْوبِهَا، نُظْرُ فِيهِ:

فَإِنْ كَانَ جَاهِلًا بِهِ، وَهُوَ مَمْنَ يَجْهَلُ ذَلِكَ -كَالْحَدِيثِ الْإِسْلَامِ، وَالنَّاشرِيَّةِ-؛ عُرِفَ وَجْوَبُهَا، وَعُلِمَ ذَلِكُ، وَلَمْ يُخْكِمْ بِكُفْرِهِ؛ لِأَنَّهُ مَعْذُورٌ. وَإِنْ لَمْ يَكُنْ مَمْنَ يَجْهَلُ ذَلِكَ -كَالنَّاشرِيَّةِ- بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ فِي الْأَمْصَارِ وَالْقُرَى-؛ لَمْ يُعْذَرْ، وَلَمْ يُفْلِمْ مِنْهُ أَدْعَاءُ الْجَهَلِ، وَحُكْمُ الْجَهَلِ بِكُفْرِهِ...، وَلَا أَعْلَمُ فِي هَذَا خِلَافًا.

## حكم تارك الصلاة

ونظراً لما يترتب على حكم تارك الصلاة - إن قلنا بـكفره - من أحكام شرعية دينية خطيرة: كفسخ نكاحه من زوجته وتحليلها لغيره، فإذا استمتع بها كان استمتعه زناً، وأولاده منها بعد رثته لا يكونون أولاً دار شرعاً، وسقوطه ولايته، وتحريم دخوله مكة وحرامها، وتحريم ما ذبحه بنفسه، وأنه يجب قتله إذا استمر على رثته، ولا يغسل؛ لأنه لا يطهّر الماء وهو كافر، ولا يصلّى عليه ولا يستغفر له ولا يدعى له بالرحمة، ولا يدفن في مقابر المسلمين، ولا يرثه أقاربه، - ولا يورث إن كان حيّاً وتاركاً للصلوة -، ومصير ماله يَتَ مال المسلمين، وفي الآخرة يُحرّم دخول الجنة، ويدخل جهنم خالداً فيها أبداً<sup>(١)</sup>.

نظراً لهذا كله؛ أردت بحث هذه المسألة بحثاً موضوعياً، دون تعصبٍ لرأي على الآخر، فجَمِعْتُ أدلة كُلّ مِنَ القولين، وأَحَدَتُ أناقِشُهَا، وأنظرُ في كُلّ دليلٍ ما له وما عليه، وبعد وَقْتٍ غير قليل ترجح عندي قول مَنْ قال: إن تارك الصلاة غير جاحد لها مُسْلِمٌ فاسقٌ، يُخْشى عليه من الرّدّة، مجرّمٌ، يُخْشى عليه مِنَ العذاب الأليم، إنْ لم يَتُّبْ أو تُذْرِكَه الرحمة والمغفرة<sup>(٢)</sup>.

وإن تركها لمرض أو عجزٍ من أركانها وشروطها؛ قيل له: إن ذلك لا يُسقط الصلاة، وإنه يجب عليه أن يصلّي على حسب طاقته - وإن تركها تهاوناً أو كسلًا؛ دُعِيَ إلى فعلها، وقيل له: إن صلَّيتَ وإنْ قتَلْتَكَ. فإن صلَّى، وإنْ وَجَبَ قتله... أهـ.

انظر: «المعني» (٣-٣٥١ ط: هجر)، و«المجموع» للنّووي (٣/١٦-٢٠)، و«الذخيرة» للقرافي (٢/٤٨٢-٤٨٣).

(١) انظر: «الضياء اللامع من الخطب الجوامع» (٢/٣٩٤) و«حكم تارك الصلاة» (ص: ٢١-٢٨) كلاماً للشيخ العلامة محمد بن صالح بن عثيمين - حفظه الله -.

(٢) وهذا هو قول جماهير أهل العلم - كما هو معلوم -، بل قد حكى بعض الحنابلة قدّيماً إجماع أهل العلم على ذلك، وقد قال به الإمام أبو حنيفة، والإمام مالك بن أنس، والإمام الشافعي - رحمهم الله تعالى -؛ كما في «الأم» (١١/٢٩١-٢٩٢) - دار الفكر -،

ثم قُمْتُ بِيَحْثِيَّةِ الْمَسَأَلَةِ مَرَّةً أُخْرَى، لَكِنْ بِحَثًا شَفَوْيَّاً، مَعْ عَدْدٍ غَيْرِ قَلِيلٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَطَلَبَتِهِ، سَوَاءً كَانَ قَائِلًا بِمَا أَقُولُ بِهِ أَوْ مُخَالِفًا، فَمَا أَجَدُ قَنَاعَتِي إِلَّا وَقَدْ ازْدَادَتْ مَرَّةً تِلْوَ الْأُخْرَى بِمَا تَرَجَّحَ عَنِّي، فَعَلِمْتُ أَنَّهُ الْحَقُّ فِي هَذِهِ الْمَسَأَلَةِ، فَحَمَدْتُ اللَّهَ عَلَى ذَلِكَ وَقَلْتُ: إِنَّ مِنْ تَمَامِ حَمْدِ اللَّهِ تَعَالَى أَنْ أَنْشُرَ مَا عَلَمْنِيَ اللَّهُ فِي هَذِهِ الْمَسَأَلَةِ.

فَأَتَيْتُ عَلَى أَقْوَى مَا عِنْدَ أَصْحَابِ الْقَوْلَيْنِ مِنْ أَدِلَّةٍ، وَذَكَرْتُهَا - كَمَا سَيَّأَتِي - بِطَرِيقَةٍ مُسِّرَّةٍ - إِنْ شَاءَ اللَّهُ -، ثُمَّ نَاقَشْتُ أَدَلَّةَ الْمُخَالِفِ، وَبَيَّنْتُ كَيْفِيَّةَ تَوْجِيهِهَا وَصَوَابَ مَا ذَهَبْتُ إِلَيْهِ، كُلُّ هَذَا بِالْخَتْصَارِ - خَصْوَصًا وَأَنَّ هَذِهِ مَقْدَمَةٌ بَيْنِ يَدِي كَلَامِ شِيَخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تِيمِيَّةَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - فِي حُكْمِ تَارِكِ الْصَّلَاةِ -؛ دَاعِيَاً الْمَوْلَى سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى أَنْ يَنْفَعَ بِهَا إِخْرَانِيَّ الْمُسْلِمِينَ فِي مَشَارِقِ الْأَرْضِ وَمَغَارِبِهَا، فَيَقِفُّ الْمُكَفَّرُ، وَيَتُوبُ التَّارِكُ.

فَمَنْ أَرَادَ بَسْطَ الْمَسَأَلَةِ وَالْتَوْسُعَ فِيهَا؛ فَلَا يَرْجِعُ إِلَى كِتَابِ «الصَّلَاةِ وَحُكْمِ تَارِكِهَا» لِلإِمَامِ ابْنِ الْقِيمِ، وَرِسَالَةِ «حُكْمِ تَارِكِ الْصَّلَاةِ» لِشِيَخِنَا الْعَلَمَ ابْنِ عَثِيمِيْنَ، وَرِسَالَةِ «حُكْمِ تَارِكِ الْصَّلَاةِ» لِشِيَخِنَا الْعَلَمَ الْأَلْبَانِيِّ<sup>(١)</sup>

= و«مختصر المزني» مع «الحاوي الكبير» (٣/١٥٨-١٥٩)، و«المجموع» للنووي (٣/١٥-١٩)، و«روضَة الطالبين» (٢/١٤٦-١٤٧)، و«معنى المحتاج» (١/٣٢٧-٣٢٨)، و«مختصر الخلافيات» لليبيهقي (٢/٣٨٩/رقم: ١٨٤)، و«الدر المختار» لعلاء الدين الحصকفي مع حاشيته «رد المختار» لابن عابدين (١/٣٥٢)، و«مقدمات ابن رشد» (ص: ١٠٠)، و«بداية المجتهد» (١/٧١)، «شرح الْخُرَشِيِّ» (١/٢٢٧)، و«المغني» (٢/٢٩٨-٣٠٢)، و«فتاوی ابن تیمیة» (٧/٣٧١)، و«نیل الْأَوْطَارِ» (١/٣٦٩). وهو أصح الروایتین عن الإمام أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ - رَحْمَهُ اللَّهُ -؛ كَمَا فِي «مسائل عبد الله له» (ص: ٥٥، ٥٦)، و«الإنصاف» للمرداوي (١/٤٠٢)، و«الشرح الكبير على المقنع» (١/٣٨٥)، ونسبها إليه ابن الجوزي؛ كَمَا فِي «تنقیح التحقیق» (٢/٢٧٢: م/١٢٦٦) (٢/٢٧٢: م/١٢٦٦)، وابن تیمیة في كتاب «الإیمان» (ص: ٢٨٧)، وابن مفلح في «الفروع» (١/٢٩٦)، و«غاية المرام شرح معنی ذوی الأفہام» لعبد المحسن بن ناصر آل عیکان (٣/٦١).

(١) وَمِنْ الْعَجَبِ أَنْ شَكَّ بَعْضُهُمْ فِي نِسَيَّتِهَا لِشِيَخِنَا الْأَلْبَانِيِّ - حَفَظَهُ اللَّهُ - !!

وكتاب «فتح من العزيز الغفار بإثبات أن تارك الصلاة ليس من الكفار» للأخ الشيخ عطاء بن عبد اللطيف أحمد - وقد استفدت منه، على ما لي عليه من بعض تحفظات-، و«الرد عليه» لممدوح بن جابر عبد السلام، والرد عليه: «فيض من رب الناس يابطال رد ممدوح بن جابر من الأساس» لعطاء عبد اللطيف -نفسه-، إلى غير ذلك مما أُلْفَتَ في هذا الموضوع.

هذا، وقد يعترض بعض الأفضل على خروج هذه الرسالة في هذا الوقت الذي تهاون فيه الكثيرون من المسلمين بأمر الصلاة، فيقول: إن القول بعدم تكثير تارك الصلاة إفساد في الأرض؛ لأنك لو قُلْتَ للناس -على ما فيهم من ضعف الإيمان-: إن ترك الصلاة ليس بـكُفْرٍ [يُخْرِجُ عن المِلَّة] !! تركوها، والذي يصلّي لا يغتسل من الجنابة، ولا يستتجي إذا بال، فيصبح الإنسان على هذا بهيمة، ليس همّه إلا أكل وشرب وجماع فقط !

وهذا قد قاله بعضهم! فلهم نقول:

إِنَّ حُكْمَ اللَّهِ لَا بَدَّ مِنْ إِظْهَارِهِ وَبِيَانِهِ، وَلَا يَجُوزُ كُتْمَانُهُ وَإِخْفَاؤُهُ عَنِ النَّاسِ  
لِمِثْلِ هَذَا الْمُحَظَّوْر؛ وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ  
وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَنَا لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ الْمَلِكُونَ﴾  
[القرة: ١٥٩].

قال الحافظ ابنُ كثير -رحمه الله- في «تفسيره» (١٩٠/١): «هذا وَعِيدٌ شديدٌ لمن يكتمُ ما جاءَتْ به الرُّسُلُ من الدَّلَالاتِ الْبَيِّنَاتِ على المقاصدِ الصَّحِيحةِ وَالْهُدَى النافع للقلوبِ من بعْدِ ما بَيَّنَهُ اللَّهُ تَعَالَى لِعَبَادِهِ فِي كُتُبِهِ  
الَّتِي أَنْزَلَهَا عَلَى رُسُلِهِ . . . وَقَدْ وَرَدَ فِي الْحَدِيثِ الْمُسْنَدِ مِنْ طَرَائِقِ يَشْدُدُ بَعْضُهَا  
بعضًاً عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَغَيْرِهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ فَكَتَمَهُ»؛

## الْجِنَّمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِلِجَامٍ مِّنْ نَارٍ<sup>(١)</sup>.

### (١) حَدِيثٌ صَحِيحٌ :

ورد من حديث أبي هريرة، وعبد الله بن عمرو - رضي الله عنهم:  
أما حديث أبي هريرة:

فأخرجه أحمد في «مسنده» (٢/٤٩٥، ٣٤٤، ٣٥٣، ٢٩٦، ٢٦٣)، وابن عباس (٤٩٩، ٤٩٩، ٥٠٨)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٣٦٥٨)، والترمذى في «جامعه» (رقم: ٢٦٤٩)، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ٢٦١)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٥٥/٩)، والطیالسی في «مسنده» (رقم: ٢٥٣٤)، وأبو يعلى في «مسنده» (رقم: ٦٣٨٣)، والعقيلي في «الضعفاء» (١/٢٥٧)، وابن عدي في «الكامل» (٤١٠/١٤١٠، ١٥٩٦)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١/٤٥، ٤/١)، والخطيب في «تاریخ بغداد» (٢/٢٦٨) و«الکفایة» (ص: ٣٧)، والقضاعی في «مسند الشهاب» (٤٣٢)، والبغوی في «شرح السنة» (رقم: ١٤٠)، والطبرانی في «المعجم الأوسط» (٢٣١١/١٥٣)، و«المعجم الصغیر» (١/١٦٢، ١١٤، ٦٠)، وابن حبان في «الصحيح» (رقم: ٩٥)، والحاکم في «المستدرک» (١/١٠١)، والبیهقی في «المدخل» (٥٧٤)، وابن الجوزی في «العلل» (١/١٠٤، ١٠٣، ١٠٢)، وغيرهم من طرق عن عطاء بن أبي رباح عنه به.

قلت: وإن ساده صحيح؛ كما قال الحافظ الذهبي في «الكبار» (ص: ١٢٢)،  
وصحح الحديث شيخنا في «صحيح الترغیب» (رقم: ١١٥-٦: مكتبة المعارف).  
وأما حديث عبد الله بن عمرو:

فأخرجه ابن حبان في «صحيحه» (رقم: ٩٦)، والحاکم في «المستدرک» (١/١٠٢)، والبیهقی في «المدخل» (٥٧٥)، وابن عبد البر في «جامع بيان العلم» (١/٥)، وابن المبارك في «الزهد» (١١٩)، والخطيب في «تاریخ بغداد» (٥/٣٨-٣٩)، وابن الجوزی في «الواهیات» (١/٩٩)، وغيرهم من طريق ابن وهب: ثني عبد الله بن عیاش عن أبيه عن أبي عبد الرحمن الحبلي عنه به.

قلت: وهذا إسناد حسن؛ من أجل ابن عیاش هذا؛ فإنه صدوق يغلط، أخرج له مسلم في الشواهد، كما في «الالتقیب» (١/٤١٣)، وباقی الرجال رجال مسلم. ويشهد للحديث ما قبله، وقد صححه شيخنا في «صحيح الترغیب» (رقم: ١١٦).

نعم؛ هنَاكَ مِنَ النَّاسِ مَنْ إِذَا سَمِعَ الْقَوْلَ بِأَنْ تَارِكُ الصَّلَاةِ غَيْرُ خَارِجٍ مِنِ الْإِسْلَامِ! تَهَاوَنَ فِي شَأْنِ الصَّلَاةِ، لَكِنْ عَلَى الْعُلَمَاءِ وَالدُّعَاءِ أَنْ يَبِيَّنُوا مَا تَرْجَحَ لَهُمْ أَنَّهُ حُكْمُ اللَّهِ -مِنْ جَهَّةِ-، وَعِقَابَ تَارِكِ الصَّلَاةِ -مِنْ جَهَّةِ أُخْرَى-، وَبِذَلِكَ يُقْضِي عَلَى مَا يُمْكِنُ أَنْ يَتَرَكَّبَ عَلَى بَيَانِ هَذَا الْحُكْمِ؛ فَإِنَّهُ كَمَا يَتَهَاوَنُ الْبَعْضُ عِنْدَمَا يَعْلَمُ هَذَا الْحُكْمَ؛ أَيْضًا يُسْرِفُ الْكَثِيرُ مِنَ الشَّابِّ فِي تَكْفِيرِ كُلِّ تَارِكٍ لِلصَّلَاةِ أَوْ غَيْرِ مُحَافَظٍ عَلَيْهَا لِسَمَاعِهِ لِمَنْ يَقُولُ بِتَكْفِيرِ تَارِكِ الصَّلَاةِ!

فَالصَّوابُ -الَّذِي لَا شَكَّ فِيهِ- أَنْ يَبِيَّنَ الْحَقَّ فِي حُكْمِ التَّارِكِ مَعَ بَيَانِ عَقُوبَةِ الْمَتَهَاوِنِ الْمُتَكَاسِلِ.

- أَلَا تَرَى إِذَا وُجِدَ مَنْ يُكَفِّرُ تَارِكَ الزَّكَاةِ -مِثْلًا- وَيَقُولُ: هَذَا الْحُكْمُ إِنْمَا هُوَ سَدَّاً لِلَّدَرِيعَةِ، فَهَلْ نُوَافِقُهُ وَنَقْبِلُ قَوْلَهُ وَنَحْنُ لَا نَرَى تَكْفِيرَ تَارِكَهَا بِغَيْرِ جُحْدِ لَهَا؟! أَمْ نُنَكِّرُهُ -مِنْ جَهَّةِ-، وَنُبَيِّنُ عِقَابَ تَارِكِ الزَّكَاةِ -مِنْ جَهَّةِ أُخْرَى-؟! لَا شَكَّ أَنَّهُ الثَّانِي.

- وَأَيْضًا: فَلَوْ اتَّشَّرَ -عِيَادًا بِاللَّهِ- الزَّنَا، كَمَا هُوَ الْحَالُ فِي بَعْضِ الْبَلَادِ الْيَوْمِ، فَقَالَ بَعْضُ مَنْ يَتَسَبَّبُ إِلَى الْعِلْمِ بِكُفْرِ الزَّانِي، وَاسْتَدَلَّ عَلَى ذَلِكَ بِشَيْءٍ مِنَ النَّصُوصِ الَّتِي بِمُفْرِدِهَا قَدْ تُسَاعِدُهُ عَلَى ذَلِكَ؛ زَعْمًا مِنْهُ أَنَّ هَذَا الْقَوْلَ لَا بَدَّ مِنْهُ لِيَرْتَدِعَ النَّاسُ وَيَنْزَجُوْهُمْ عَنِ هَذَا الْفِعْلِ، فَهَلْ نُوَافِقُهُمْ عَلَى

= وقد ظن ابن الجوزي أن ابن وهب هذا هو الفسوبي -أو النسوبي-، فوهى الحديث جداً وليس كذلك؛ فابن وهب هذا هو الإمام عبد الله بن وهب المصري المشهور، من أصحاب مالك، متقدم عن النسوبي هذا، فإنه يروي عن يزيد بن هارون وطبقته.

ورُوِيَ الحديث عن جمِع آخرين من الصحابة، بعضها ضعيف، وأكثُرُها بأسانيد واهية جداً، فأعرضت عن ذكرها، فانظر: «الواهيات» لابن الجوزي (١٠٥-٩٦/١).

قولهم هذا؟! أم أننا نبيّن حكم الله تعالى كما يَظْهَرُ لنا مَعَ بيانِ عقوبة هذا الفِعلِ والترهيب منه؟!

فهذه كتلكَ تَمَاماً، لا فَرْقَ والله أعلم.

هذا، وأرجووا الله تباركَ وتعالى أنْ أَكُونَ قد وُفِّقتُ للصَّوابِ، وأُوتِيتُ أَجْرِيْنَ على ما ذهبتُ إليه، والله الْهَادِيُّ وَالْمُوْفِّقُ للصَّوابِ.

وإليك العَرْضُ الْمُوجَزُ:

أولاً: أقوى أدلة القائلين بـكفر تارك الصلاة مطلقاً:

أ- الأدلة من كتاب الله تعالى:

١- قول الله تعالى في سورة التوبه: «إِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكُوْهَ فَإِحْوَنُكُمْ فِي الْدِيْنِ» [آلية: ١١].

وجه الدلالة من الآية: أن الله تعالى اشترط لثبوت الإخوة بيننا وبين المشركين ثلاثة شروط: أن يتوبوا من الشرك، وأن يقيموا الصلاة، وأن يؤتوا الزكاة؛ فإن تابوا من الشرك ولم يقيموا الصلاة ولم يؤتوا الزكاة، فليسوا بإخوة لنا، وإن أقاموا الصلاة ولم يؤتوا الزكاة؛ فليسوا بإخوة لنا... وبهذا علمنا أن ترك الصلاة كفر مخرج من الملة؛ إذ لو كان فسقاً أو كفراً دون كفر؛ ما انتفت الأخوة الدينية به... .

فإن قال قائل: هل ترون كفر تارك إيتاء الزكاة كما دل عليه مفهوم آية التوبه؟

قلنا: . . . . الراجح عندنا أنه لا يكفر، لكنه يعاقب بعقوبة عظيمة ذكرها الله تعالى في كتابه، وذكرها النبي ﷺ في سنته، ومنها ما في حديث أبي هريرة - رضي الله عنه - أن النبي ﷺ ذكر عقوبة مانع الزكاة، وفي آخره: «ثُمَّ يُرَى سَيِّلَهُ إِمَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى النَّارِ»، وقد رواه مسلم بطوله في باب: «إثم مانع الزكاة»<sup>(١)</sup>، وهو دليل على أنه لا يكفر؛ إذ لو كان كافراً ما كان له سبيل إلى الجنة.

فيكون منطوقًـ هذا الحديث مُقدَّمًا على مفهوم آية التوبة، لأن المنطوق مُقدَّم على المفهوم كما هو معلوم في أصول الفقه<sup>(١)</sup>.

٢- قوله تعالى في سورة مريم: ﴿فَلَفَّ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفَ أَصْبَاغُهُمُ الْمُلَوَّةَ وَأَتَّبَعُوا الشَّهْوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيْرًا إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَّنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا﴾ [الآية: ٥٩-٦٠].

وجه الدلالة من الآية: «أن الله قال في المضيدين للصلوة، المتبعين للشهوات: «إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَّنَ»، فدلَّ على أنهم حين إِصْبَاغِهِمُ الْمُلَوَّةَ واتباع الشهواتِ غيرُ مؤمنين»<sup>(٢)</sup>. وأيضاً: «قد جَعَلَ اللهُ تعالى هذا المكان (غَيْرًا) منَ النارِ لِمَنْ أَصْبَغَ الصَّلَاةَ وَاتَّبَعَ الشَّهْوَاتِ، ولو كَانَ مَعَ عُصَمَ الْمُسْلِمِينَ؛ لَكَانُوا فِي الطَّبِقَةِ الْعُلِيَا مِنَ النَّارِ، وَلَمْ يَكُونُوا فِي هَذَا الْمَكَانِ الَّذِي هُوَ فِي أَسْفَلِهَا؛ فَإِنْ هَذَا لَيْسَ مِنْ أُمْكِنَةِ أَهْلِ الْإِسْلَامِ، بَلْ مِنْ أُمْكِنَةِ الْكُفَّارِ»<sup>(٣)</sup>.

ب- الأدلة من سُنَّةِ رسول الله ﷺ:

١- قول النبي ﷺ: «إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرِكِ وَالْكُفْرِ تَرَكُ الصَّلَاةِ»<sup>(٤)</sup>.

وجه الدلالة من الحديث: أنَّ النبي ﷺ «عَبَرَ بِ(الـ) الدَّالَّةَ عَلَى أَنَّ الْمَرَادَ بِالْكُفْرِ حَقِيقَةُ الْكُفْرِ، بِخَلْفِ كَلْمَةِ «كُفْرٌ» مُنْكَرًا، أَوْ كَلْمَةِ «كَفَرٌ» بِلْفَظِ الْفَعْلِ؛

(١) انظر: رسالة «حكم تارك الصلاة» (ص: ٦-٩) لشيخنا العلامة محمد بن صالح العثيمين - حفظه الله تعالى، ونفعنا بعلومه -.

(٢) المصدر السابق.

(٣) من كتاب «الصلاحة وحكم تاركها» (ص: ٤١) للإمام ابن القيم - رحمة الله -.

(٤) رواه مسلم في «صحيحه» (رقم: ١٣٤)، وغيره من حديث جابر بن عبد الله - رضي الله عنه -.

## حكم تارك الصلاة

فإنه دالٌ على أن هذا من الكُفر، أو أنه كَفَرَ في هذه الفِعلة، وليس هو الكُفر المطلق المخرج عن الإسلام<sup>(١)</sup>.

٢- قول النبي ﷺ: «الْعَهْدُ الَّذِي بَيَّنَا وَبَيَّنُهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»<sup>(٢)</sup>.

وجه الدلالة من الحديث: أن «المراد بالكُفر هنا المخرج عن الملة؛ لأن النبي ﷺ جَعَلَ الصلاةَ فاصِلاً بين المؤمنين والكافرين، ومن المعلوم أن ملة الكُفر غير ملة الإسلام، فمن لم يأت بهذا العَهْدِ فهو من الكافرين»<sup>(٣)</sup>.

ثم إن قوله ﷺ: «الْعَهْدُ الَّذِي بَيَّنَا وَبَيَّنُهُمْ» يؤكّد أن المراد من كلمة [كَفَرَ] الكُفرُ الأَكْبَرُ؛ إذ النبي ﷺ يتكلّم عن الفارق بين المسلمين وبين الكفار الحقيقين، ولم يكن يومئذ قوم يُطلق عليهم على حِلَةٍ أنهم كفار كفراً دون كفراً !

٣- قوله ﷺ: «سَتَكُونُ أُمَّاءُ، فَتَغْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنْ عَرَفَ بِرَيَاءَ، وَمَنْ أَنْكَرَ سَلِيمًا، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَ» قالوا: أَفَلَا نُقَاتِلُهُمْ؟ قال: «لا؛ مَا صَلَوُا»<sup>(٤)</sup>.

٤- قوله ﷺ: «خِيَارُ أَئِمَّتُكُمُ الَّذِينَ تُحِبُّونَهُمْ وَيُحِبُّونَكُمْ، وَيُصْلُوْنَ عَلَيْكُمْ وَتُصْلُوْنَ عَلَيْهِمْ، وَشِرَارُ أَئِمَّتُكُمُ الَّذِينَ تُبْغِضُونَهُمْ وَيُبْغِضُونَكُمْ، وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ». قيل: يا رسول الله ! أَفَلَا نُنَابِذُهُمْ بِالسَّيِّفِ؟ قال:

(١) رسالة «حكم تارك الصلاة» (ص: ٩) لشيخنا العلامة ابن عثيمين - حفظه الله -.

(٢) حَدِيثٌ صَحِحٌ، سَيَّارِي تَحْرِيْجَهُ (ص: ١١٠-١١١).

(٣) رسالة «حكم تارك الصلاة» (ص: ٩) لشيخنا العلامة ابن عثيمين - حفظه الله -.

(٤) رواه مسلم في «الصحيح» (رقم: ١٨٥٤) من حديث أم سلمة - رضي الله عنها -.

«لَا؛ مَا أَقَامُوا فِيهِمُ الصَّلَاةُ»<sup>(١)</sup>.

وجه الدلالة من الحديدين: أن مقاتلَةَ الْأَمْرَاءِ وَمَنْبَذَتَهُمْ بِالسِّيفِ مُعلَّقٌ بِتَرْكِهِمْ إِقَامَةَ الصَّلَاةِ، وَلَا تَجُوزُ -أَصْلًا- مُنَازَعَةُ الْوَلَاةِ وَقَاتَلُهُمْ إِلَّا إِذَا أَتَوْا كُفُرًا صَرِيحًا عَنْدَنَا فِيهِ بُرْهَانٌ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى؛ لِقَوْلِ عَبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-: دَعَانَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَبَأَيَّنَا، فَكَانَ فِيمَا أَخِذَ عَلَيْنَا: أَنْ بَأَيَّنَا عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي مَشْتَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرَنَا وَيُسْرَنَا، وَأَثْرَةً عَلَيْنَا، وَأَنْ لَا تُنَازِعَ الْأَمْرَ أَهْلُهُ، قَالَ: «إِلَّا أَنْ تَرَوْنَا كُفُرًا بُوَاخًا عِنْدَكُمْ مِنَ اللَّهِ فِيهِ بُرْهَانٌ»<sup>(٢)</sup>.

وَعَلَى هَذَا: فَيَكُونُ تَرْكُهُمْ لِلصَّلَاةِ الَّذِي عَلَّقَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ مَنْبَذَتَهُمْ وَقَاتَلُهُمْ بِالسِّيفِ كُفُرًا بُوَاخًا عَنْدَنَا فِيهِ مِنَ اللَّهِ بُرْهَانٌ»<sup>(٣)</sup>.

فَهَذِهِ هِيَ أَقْوَى مَا اسْتَدَلَّ بِهِ الْقَاتِلُونَ مِنْ عُلَمَائَنَا -عِلْمَاءِ أَهْلِ السُّنْنَةِ وَالْجَمَاعَةِ- بِكُفُرِ تَارِكِ الصَّلَاةِ كُفُرًا أَكْبَرَ مُطْلَقًا، سُوَاءَ كَانَ جَاحِدًا لِفِرَضِهِ أَوْ مُقْرَّأً لِهَا.

(١) رواه مسلم في «الصحيح» (رقم: ١٨٥٥) من حديث عوف بن مالك -رضي الله عنه-

(٢) مُتَفَقُّ عَلَيْهِ:

رواه البخاري في «الصحيح» (رقم: ٧٠٥٦)، ومسلم في «الصحيح» (رقم: ١٧٠٩) من حديث عبادة -رضي الله عنه-.

وَالْكَفْرُ الْبَوَاحُ: هُوَ الْكَفْرُ الظَّاهِرُ الَّذِي لَا يُحْتَمِلُ تَأْوِيلًا.

(٣) انظر رسالة «حُكْمُ تَارِكِ الصَّلَاةِ» (ص: ١٠) للعَالَّمِ الشَّيْخِ أَبْنِ عَثِيمِينَ -حَفَظَهُ اللَّهُ-.

## ثانياً: أقوى أدلة القائلين بعدم كفر تارك الصلاة مطلقاً:

## أ- الأدلة من كتاب الله تعالى:

١- قول الله تعالى في سورة النساء: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾ [الآية: ٤٨].

وجه الدلالة: أن هذه الآية ناطقةً بأنَّ كُلَّ ذَنْبٍ يغفره اللهُ تعالى لمن يشاء إلا أنْ يكونَ شِرِّكَاً به سبحانه وتعالى، حتى الكُفر بمفهوم هذه الآية داخِلٌ فيما يمكنُ أن يغفره اللهُ تعالى! لكن هذا المفهوم مردودٌ بما في آياتٍ كثيرةٍ وأحاديثٍ وفيَرَةٍ من أن الكُفر لا يمكنُ أن يغفر، قوله تعالى في سورة النساء: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَمْنَوْا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ أَمْنَوْا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ أَزْدَادُوا كُفَّارَهُمْ يَكُنُ اللَّهُ لِيغْفِرُ لَهُمْ وَلَا لِيَغْفِرُ لَهُمْ سَيِّلًا﴾ [الآية: ١٣٧]، وقوله تعالى في سورة الأحزاب: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَ لَهُمْ سَعِيرًا. خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا﴾ [الآيات: ٦٤-٦٥]، وقوله تعالى في سورة البينة: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَبِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَوْلَئِكَ هُمْ شُرُّ الْبَرِّيَّةِ﴾ [الآية: ٦]، ولقول النبي ﷺ: «يَلْقَى إِبْرَاهِيمُ أَبَاهُ أَزَرَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَى وَجْهِهِ أَزَرَ قَرَّةٌ وَعَبْرَةٌ، فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ: أَلَمْ أَفْلَ لَكَ لَا تَعْصِنِي؟ فَيَقُولُ أَبُوهُ: فَالْيَوْمَ لَا أَعْصِيكَ. فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ: يَا رَبَّ! إِنَّكَ وَعَدْتَنِي أَنْ لَا تُهْزِنِنِي يَوْمَ يُعْثُرُونَ، فَأَيُّ خِزْيٍ أَخْرَى مِنْ أَبِي الْأَبْعَدِ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: إِنِّي حَرَمْتُ الجَنَّةَ عَلَى الْكَافِرِينَ»<sup>(١)</sup>، فدلَّتْ هذه الأدلة على أنَّ الكُفرَ ذَنْبٌ لا يغفره اللهُ تعالى أبداً.

(١) رواه البخاري في «ال الصحيح» (رقم: ٣٣٥٠) من حديث أبي هريرة - رضي الله عنه -.

ومن هذه الأدلة نخلص إلى أن الله تبارك وتعالى يغفر الذنوب جميعاً إلا الشرك والكفر به سبحانه، والمراد بالشرك والكفر: الشرك الأكبر والكفر الأكبر - كما هو معتقد أهل السنة والجماعة -؛ فإنهما ذنبان لا يغفران إلا إذا تاب الإنسانُ منهما؛ كما دلَّ عليه القرآنُ والحديثُ، وهو الصوابُ عند جماهير أهلِ العلمِ، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -<sup>(١)</sup>.

«ولهذا؛ استدلَّ أهلُ السنة بهذه الآية على جوازِ المغفرةِ لأهلِ الكبائرِ في الجُملةِ، خلافاً لمن أوجَبَ تُفُوزَ الوعيد بهم من الخوارجِ والمعترلةِ»<sup>(٢)</sup>.

وقد قال الإمام مالك - رحمه الله -: «إن العبد لو ارتكبَ جميعَ الكبائرِ بعد أن لا يُشْرِك بالله شيئاً رجوتُ له أرفعَ المنازلِ؛ لأن كلَّ ذنبٍ بين العبد وربِّه هو منه على رجاءٍ»<sup>(٣)</sup>.

وحيث إنه لم تَصِح دلالة أي دليلٍ على أن تَرْكَ الصَّلَاة مع الإقرار بفرضيتها واعتقادِ وجوبها من الْكُفْرِ الأَكْبَرِ - كما سيأتي -؛ فإنه يكون داخلاً تحتَ المشيئة<sup>(٤)</sup>.

### ب- الأدلة من سنة رسول الله ﷺ:

١- قول النبي ﷺ في حديث الشفاعة الطويل - بعد ذكره أهواً من أهواه يوم القيمة، وبعد مرور الخلاائق على الصراط -: «حَتَّى إِذَا خَلَصَ الْمُؤْمِنُونَ

(١) انظر: «شرح الحديث القديسي: يا عبادي إنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي» لشيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - (ص: ١٤٧ - ١٥٠ - بتحقيقه).

(٢) «شرح الحديث القديسي» (ص: ١٦٣ - بتحقيقه).

(٣) انظر: «الاعتصام» (٢/٧٥٤) - ط: دار ابن عفان) للإمام أبي إسحاق الشاطبي - رحمه الله -.

(٤) انظر: «فتح من العزيز الغفار» (ص: ١٨١ - ١٩٠) للأخ الشیخ عطاء عبد اللطیف.

مِنَ النَّارِ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِكِهِ ! مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ يَأْشِدُ مُنَاسَدَةَ اللَّهِ فِي اسْتِقْصَاءِ  
الْحَقِّ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ فِي النَّارِ، يَقُولُونَ: رَبَّنَا !  
كَانُوا يَصُومُونَ مَعَنَا، وَيُصْلُونَ، وَيَحْجُونَ ! فَيَقَالُ لَهُمْ: أَخْرِجُوا مَنْ عَرَفْتُمْ،  
فَتَحَرَّمُ صُورُهُمْ عَلَى النَّارِ، فَيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، قَدْ أَخَذْتِ النَّارُ إِلَيْ نِصْفِ  
سَاقِيَّهُ، وَإِلَى رُكْبَتِهِ، ثُمَّ يَقُولُونَ: رَبَّنَا ! مَا بَقَيَ فِيهَا أَحَدٌ مِمَّنْ أَمْرَتَنَا بِهِ، فَيَقُولُ  
اللَّهُ - عَزَّ وَجَلَّ -: ارْجِعُو، فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ دِينَارٍ مِنْ خَيْرٍ  
فَأَخْرِجُوهُ. فَيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، ثُمَّ يَقُولُونَ: رَبَّنَا ! لَمْ نَذَرْ فِيهَا أَحَدًا مِمَّنْ  
أَمْرَتَنَا، ثُمَّ يَقُولُ: ارْجِعُو، فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ نِصْفِ دِينَارٍ مِنْ خَيْرٍ  
فَأَخْرِجُوهُ، فَيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، ثُمَّ يَقُولُونَ: رَبَّنَا ! لَمْ نَذَرْ فِيهَا مِمَّنْ أَمْرَتَنَا  
أَحَدًا، ثُمَّ يَقُولُ: ارْجِعُو، فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ فَأَخْرِجُوهُ،  
فَيُخْرِجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، ثُمَّ يَقُولُونَ: رَبَّنَا ! لَمْ نَذَرْ فِيهَا خَيْرًا، - وَكَانَ أَبُو سَعِيدٍ  
الْخَدْرِيُّ يَقُولُ: إِنْ لَمْ تُصَدِّقُونِي بِهَذَا الْحَدِيثِ فَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ: «إِنَّ اللَّهَ لَا  
يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةٌ يُضْعِفُهَا وَإِنْ تَكُ أَبْرَأَ عَظِيمًا» - فَيَقُولُ اللَّهُ  
عَزَّ وَجَلَّ: شَفَعَتِ الْمَلَائِكَةُ، وَشَفَعَ النَّبِيُّونَ، وَشَفَعَ الْمُؤْمِنُونَ، وَلَمْ يَبْقَ إِلَّا  
أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ، فَيَقْبِضُ قَبْضَةً مِنَ النَّارِ، فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قُطُّ  
- قَدْ عَادُوا حُمَّامًا -، فَيَلْقِيَهُمْ فِي نَهَرٍ فِي أَفْوَاهِ الْجَنَّةِ، يَقَالُ لَهُ: نَهَرُ الْحَيَاةِ،  
فَيُخْرِجُونَ كَمَا تَحْرِجُ الْحَجَةُ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ . . . ، فَيُخْرِجُونَ كَاللَّوْلَوَ، فِي  
رِقَابِهِمُ الْخَوَاتِيمُ، يَعْرُفُهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ: هُؤُلَاءِ عُتْقَاءُ اللَّهِ [مِنَ النَّارِ] الَّذِينَ  
أَدْخَلَهُمُ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ عَمَلٍ عَمِلُوهُ وَلَا خَيْرٌ قَدَّمُوهُ»<sup>(١)</sup>.

(١) مُتَفَقُ عَلَيْهِ:

أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «صَحِيحِهِ» (رَقْم: ٧٤٣٩)، وَمُسْلِمٌ فِي «صَحِيحِهِ»  
(رَقْم: ١٨٣)، وَغَيْرِهِمَا مِنْ حَدِيثِ أَبِي سَعِيدِ الْخَدْرِيِّ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -.

وجه الدلالة من الحديث: «أن الدفعة الأولى شملت المصلين بعلامة أن النار لم تأكلْ وُجُوهَهُمْ، فما بعدها من الدفعات ليس فيها مصلون بداعه»<sup>(١)</sup>.

علمًا بأن آخر دفعة -الذين هم عتقاء الرحمن- لم يعملا خيراً قط سوى أصل الإقرار بالشهادتين وقولهما؛ كما قال الحافظ ابن حجر -رحمه الله-<sup>(٢)</sup>؛ دليل ذلك حديث أنس في الشفاعة، وفيه أن النبي ﷺ يُشفعُ إلى الله تعالى، فيؤذن له، فيُشفع فيمن كان في قلبه مثقال حبة من بُرٍ أو شعير من إيمان، ثم فيمن في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان، ثم في الرابعة يقول: «يا رب ! ائنْ لِي فِيمَنْ قَالَ : (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ)»، فيقول له الله تعالى: «لَيْسَ ذَاكَ لَكَ، وَلِكُنْ وَعِزَّتِي وَجَلَالِي، وَكِبْرِيائِي، وَعَظَمَتِي ! لَا خَرَجَنَّ مِنْهَا مَنْ قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»<sup>(٣)</sup>.

وهو لاء ليس معهم صلاة بداعه؛ إذ لو كان لذكرها النبي ﷺ ولا خرجهم مع من قبلهم، ولكنه صريح في أنه إنما استأذن ربَّه تعالى في قوم لم يجده معهم إلا كلمة التوحيد، وأنعم بها.

- قال بعض العلماء: «إن المراد بالخير المنفي ما زاد على أصل الإقرار بالشهادتين؛ كما تدل عليه بقية الأحاديث» أهـ. نقله عنهم الإمام الزركشي مُقِرًا لهم في «التفريح»، وأقرهم عليه الحافظ ابن حجر في «الفتح» ٤٢٩/١٣).

(١) من رسالة «حكم تارك الصلاة» (ص: ٦١) لشيخنا الألباني -حفظه الله-.

(٢) انظر: «فتح الباري شرح صحيح البخاري» (٤٢٩/١٣) للحافظ ابن حجر.

(٣) متفق عليه:

آخرجه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٧٥١٠)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ١٩٣)، وغيرهما من حديث أنس -رضي الله عنه-.

- قال الحافظ ابن رجب الحنبلي -رحمه الله- في كتابه «التحريف من النار» (ص: ٢٥٦): «والمراد بقوله: «لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ» من أعمال الجوارح، وإن كان أصل التوحيد معهم، ولهذا جاء في حديث الذي أمر أهله أن يُحرِّفوه بعد موته بالنار إنه لم يَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ غَيْرَ التَّوْحِيدِ<sup>(١)</sup>، خرجه الإمام أحمد من حديث أبي هريرة مرفوعاً، ومن حديث ابن مسعود موقوفاً.

ويشهد لهذا ما في حديث أنس عن النبي ﷺ في حديث الشفاعة قال: «فَأَقُولُ: يَا رَبِّ! إِنَّنِي لِي فِيمَنْ يَقُولُ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَيَقُولُ: وَعَزَّتِي وَجَلَّتِي وَكَبِيرِيَّاتِي وَعَظَمَتِي! لَا يُخْرِجَنَّ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، خَرَجَاهُ فِي الصَّحِيفَيْنِ»، وعند مسلم «فَيَقُولُ: لِيَسَ ذَاكَ -أَوْ لِيَسَ ذَلِكَ- إِلَيْكَ»<sup>(٢)</sup>، وهذا يدل على أنَّ الَّذِينَ يُحرِّجُهُمُ اللَّهُ بِرَحْمَتِهِ مِنْ غَيْرِ شَفَاعَةٍ مَحْلُوقٌ هُمْ أَهْلُ كَلْمَةِ التَّوْحِيدِ الَّذِينَ لَمْ يَعْمَلُوا مَعَهَا خَيْرًا قَطُّ بِجَوَارِحِهِمْ» أَهـ.

● وقال في «فتح الباري» (٩٥/١):

«كَلْمَةُ التَّوْحِيدِ وَالإِيمَانِ الْقَلْبِيَّ -وَهُوَ التَّصْدِيقُ- لَا تَقْتَسِمُهُ الْغُرَمَاءُ بِمَظَالِمِهِمْ؛ بَلْ يَقْعِي عَلَى صَاحِبِهِ؛ لِأَنَّ الْغُرَمَاءَ لَوْ اقْتَسَمُوا ذَلِكَ لَخَلَدَ بَعْضُ أَهْلِ التَّوْحِيدِ وَصَارَ مَسْلُوبًا مَا فِي قَلْبِهِ مِنَ التَّصْدِيقِ وَمَا قَالَهُ بِلِسَانِهِ مِنَ الشَّهَادَةِ وَإِنَّمَا يَخْرُجُ عُصَّاَةُ الْمُوَحَّدِينَ مِنَ النَّارِ بِهُذِينِ الشَّيْئَيْنِ». أَهـ.

(١) حَدِيثٌ صَحِحٌ:

آخرجه أحمد (١/٣٩٨ و٢/٣٠٤) من طريق أبي رافع عن أبي هريرة -رضي الله عنه- مرفوعاً به. وسندهُ صحيح.

(٢) مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ:

سبق تخريرجه قبل حديث.

● وقال فيه -أيضاً- (١٢١/١):

«ومعلوم أن الجنة إنما يستحق دخولها بالتصديق بالقلب مع شهادة اللسان، وبهما يخرج من يخرج من أهل النار فيدخل الجنة -كما سبق ذكره». أهـ.

-وقال الشيخ عبد الله الغنيمان في «شرح كتاب التوحيد» (١٣٢/١): قوله: «بَعِيرٌ عَمَلَ عَمَلُوهُ وَلَا خَيْرٌ قَدَّمُوهُ» يعني: أنهم لم يعملوا صالحـاً في الدنيا، وإنما معهم أصلـ الإيمان الذي هو شهادة أن لا إله إلا الله والإيمان برسولـهم. قال الكرمانـي: ليس معهم إلا مجرد الإيمان دونـ أمرـ زائدـ عليه من الأعمالـ والخيرـاتـ، وعـلمـ منهـ أنـ شفـاعةـ المـلـائـكـةـ وـالـنـبـيـنـ وـالـمـؤـمـنـينـ فيـمـنـ كـانـ لـهـ طـاعـةـ غـيرـ الإـيمـانـ الـذـيـ لـاـ يـطـلـعـ عـلـيـهـ إـلـاـ اللهـ».

فدلـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ دـلـالـةـ صـرـيـحـةـ وـاضـحـةـ عـلـىـ أـنـ تـرـكـ الصـلـاـةـ معـ الإـقـارـ بـفـرـضـيـسـهـاـ لـيـسـ كـفـرـاـ أـكـبـرـ،ـ يـخـلـدـ صـاحـبـهـ فـيـ نـارـ جـهـنـمـ؛ـ إـذـ لـوـ كـانـ كـذـلـكـ،ـ لـمـ كـانـ لـهـ سـبـيلـ إـلـىـ الـجـنـةـ.

وعـلـيـهـ؛ـ فـيـجـبـ وـجـوـبـاـ حـمـلـ كـلـ لـفـظـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـ تـرـكـ الصـلـاـةـ كـفـرـ وـشـرـكـ علىـ أـنـ الـمـرـادـ بـهـ الـشـرـكـ الـأـصـغـرـ،ـ وـالـكـفـرـ الـأـصـغـرـ؛ـ جـمـعـاـ بـيـنـ النـصـوصـ.

٢- قوله عليه السلام: «ثـلـاثـ أـحـلـفـ عـلـيـهـنـ: لـأـ يـجـعـلـ اللهـ مـنـ لـهـ سـهـمـ فـيـ الإـسـلـامـ كـمـنـ لـأـ سـهـمـ لـهـ -وـسـهـامـ الإـسـلـامـ ثـلـاثـةـ: الصـلـاـةـ،ـ الصـوـمـ،ـ وـالـرـزـكــ،ـ وـلـأـ يـتـوـلـيـ اللهـ عـبـدـاـ فـيـ الدـنـيـاـ فـيـوـلـيـهـ غـيرـهـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ،ـ وـلـأـ يـحـبـ رـجـلـ قـوـمـاـ إـلـاـ جـعـلـهـ اللهـ مـعـهـمـ،ـ وـالـرـابـعـةـ لـوـ حـلـفـ عـلـيـهـاـ أـرـجـوـ أـلـاـ آتـمـ:ـ لـأـ يـسـتـرـ اللهـ عـبـدـاـ فـيـ الدـنـيـاـ إـلـاـ سـتـرـهـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ»<sup>(١)</sup>.

ـ حـدـيـثـ صـحـيـحـ لـغـيـرـهـ:

(١)

آخرـهـ أـحـمـدـ فـيـ «ـمـسـنـدـهـ» (١٤٥/٦)،ـ وـالـنـسـائـيـ فـيـ «ـالـسـنـنـ الـكـبـرـيـ»ـ كـمـاـ فـيـ =

ووجه الدلالة: أن الحديث قد جعلَ لمن أدى الزكاة وتركَ الصلاة والصوم سهّماً في الإسلام، وكذلك جعلَ لمن أتمَ الصومَ ولم يؤدِّ الزكاة وتركَ الصلاة سهّماً في الإسلام، فلو كان تركُ الصلاة مُخرجاً عن الملة؛ لما كان لتأريخها - وإن صام أو زكي - سهّماً في الإسلام، فدللَ هذا على أن تركَ الصلاة ليسَ كُفراً أكبر.

= «الأطراف» (٨/١٢)-، وأبو يعلى في «مسنده» (٤٩/٨)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٥٠/٢)، والحاكم في «المستدرك» (١٩/١ و٤/٣٨٤)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (١/٢٦٨) من طريقين ضعيفين عن عائشة -رضي الله عنها- مرفوعاً به.

قلت: فهو بهما حسن.

وله شاهد من حديث أبي أمامة -رضي الله عنه- بنحوه، إلا أنه ليس فيه «وسهّاماً الإسلام ثلاثة: الصلاة، والصوم، والزكاة».

آخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٣١٥/٨)، وأبو بكر الشافعي في «الرباعيات» (١/٢٠٦)، وأبو عبد الله الصاعدي في «السداسيات» (٤/٢) -كما في «الصحيحة» (٣/٣٧٧)- بسند ضعيف عنه.

وله شاهد من حديث ابن مسعود -رضي الله عنه- مرفوعاً: آخرجه أبو يعلى في «مسنده» (٤٩/٨) بسند صحيح عنه. وأخر عنه موقعاً عليه:

آخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٩/١٧٥، ١٧٦) من طريقين -أحدهما من طريق عبد الرزاق في «المصنف» (١١/١٩٩)-، وكلاهما منقطع، لكنه لا يقال بالرأي والاجتهاد، خاصة وأنه -كما في متن الحديث- قد حلف على ذلك، فله حكم الرفع، كما أفادني بذلك شيخُنا الألباني -حفظه الله-، فيتقوى بما سبق.

وله شاهد آخر من حديث عليٍّ مرفوعاً، دون قوله: «وسهّام الإسلام ثلاثة: الصلاة، والصوم، والزكاة»، وقوله «والرابعة... إلخ».

آخرجه الطبراني في «المعجم الصغير» (٤٠/٢)، و«الأوسط» -كما في «المجمع» (١٠/٢٨٠)-، وسنه حسن.

وبداهه: فإن قَوْلَ سَهْمٍ مِنْ هَذِهِ الأَسْهُمِ مَعَ تَرْكِهِ غَيْرِهِ مُشْرُطٌ بِالإِيمَانِ بِاللَّهِ تَعَالَى وَرَسُولِهِ ﷺ، وَبِكُلِّ مَا يَعِجبُ الإِيمَانَ بِهِ.

وعلى هَذَا: يَعِجبُ حَمْلُ كُلِّ لَفْظٍ دَلَّ عَلَى كُفُرٍ أَوْ شَرْكٍ تَارِكِ الصَّلَاةِ عَلَى الْكُفْرِ الْأَصْغَرِ وَالشَّرْكِ الْأَصْغَرِ.

٣- قوله ﷺ: «إِنَّ لِلْإِسْلَامِ صُوَرَ [وَمَنَارَاتٍ] يَبْيَأُ كَمَنَارِ الطَّرِيقِ، فَمَنْ ذَلِكَ: أَنْ يُعْبَدَ اللَّهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتَقَامَ الصَّلَاةُ، وَتُؤْتَى الرِّزْكَاهُ، وَيُحَجَّ الْبَيْتُ، وَيُصَامَ رَمَضَانُ، وَالْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهِيُّ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَالتَّسْلِيمُ عَلَى بَنِي آدَمَ، فَإِنْ رَدُّوا عَلَيْكَ رَدَّتْ عَلَيْكَ وَعَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ، وَإِنْ لَمْ يَرْدُدُوا عَلَيْكَ رَدَّتْ عَلَيْكَ الْمَلَائِكَةُ، وَلَعَتَهُمْ أَوْ سَكَتَتْ عَنْهُمْ، وَتَسْلِيمِكَ عَلَى أَهْلِ بَيْتِكَ إِذَا دَخَلْتَ. وَمَنْ اتَّقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا؛ فَهُوَ سَهْمٌ مِنْ سِهَامِ الإِسْلَامِ تَرَكَهُ، وَمَنْ تَرَكَهُنَّ كُلَّهُنَّ فَقَدْ تَرَكَ الإِسْلَامَ»<sup>(١)</sup>.

### (١) حَدِيثٌ صَحِحٌ:

رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٥/٢١٧-٢١٨) من طريق محمد بن يونس الكديمي؛ ثنا روح بن عبادة؛ ثنا ثور بن يزيد عن خالد بن معدان عن أبي هريرة -رضي الله عنه- مرفوعاً به.

قلت: وسنته ضعيف؛ الكديمي هَذَا فِيهِ كَلَامٌ كَثِيرٌ لِأَهْلِ الْعِلْمِ، وَاتَّهَمَهُ ابْنُ حَبَّانَ وَغَيْرُهُ، لَكِنَّ الَّذِي يُعِيلُ إِلَيْهِ الْقُلْبُ أَنَّهُ لَا يَصِلُّ إِلَى حَدَّ تَرْكِ حَدِيثِهِ فِي الشَّوَاهِدِ، فَانْظُرْ إِلَى «تَهذِيبِ الْكَمَالِ» (٢٧/٦٦-٨٠)، لَذَا قَالَ فِيهِ الْحَافِظُ فِي «الْتَّقْرِيبِ» (٢/٢٣٠) «ضَعِيفٌ».

قلت: وقد تابعة الإمام أحمد وغيره من الأئمة الكبار -كما قال أبو نعيم عقبه-، ومحمد بن بشار -كما عند محمد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/٤١)-، كلهم عن روح بن عبادة به.

وَهُنَّ مَتَّابِعُاتٍ صَحِحَّةٍ جَلِيلَةٍ، يَصْحُّ بِهَا الْحَدِيثُ.

إِلَّا أَنْ يَحْبِيَّ بْنُ سَعِيدَ الْعَطَّارَ -وَلَيْسَ هُوَ بِالْقَطَّانِ- قَدْ خَالَفَ رَوْحَ بْنَ عَبَادَةَ، فَرَادَ رَجَلًا مِبْهَمًا بَيْنَ خَالِدَ بْنَ مَعْدَانَ وَأَبِي هَرِيْرَةَ.

رواه أبو عبيد في «كتاب الإيمان» (رقم: ٣) - ومن طريقه: ابن بشران في «الأمالي» (رقم: ٥٢٧)، وعبد الغني المقدسي في «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» (رقم: ٩) وقال: «رواه الطبراني الحافظ في كتاب المسند كذلك» -.

وقد تحرف الإسناد في مطبوع «أمالي ابن بشران» هكذا: «عن نور بن يزيد عن خالد بن معدان قال: ...»، فذكره من قوله هو !!!

وهذه مخالفة لا تضر؛ إذ يحيى هذا ضعيف - كما قال ابن معين، والجوزجاني، وابن عدي، وغيرهم -؛ انظر: «تهذيب الكمال» (٣٤٣/٣٤٦). فالزيادة في إسناده منكرة.

أضف إلى ذلك أن رواه توبع على إسناده:

- فأخرجه ابن شاهين في «الترغيب في فضائل الأعمال» (رقم: ٤٨٧): ثنا عبد الله بن سليمان بن الأشعث: ثنا هارون بن محمد بن بكار بن بلال: ثنا محمد بن عيسى بن سميح عن ثور به.

قلت: ومحمد بن عيسى هذا صدوق يخطيء، ويدلس؛ كما في «التفريغ» (٦٩٩٠).

- وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢١/١) من طريق محمد بن أبي السري العسقلاني: ثنا الوليد بن مسلم: ثنا ثور به.

وقال: « الحديث صحيح على شرط البخاري ... »!

قلت: الصواب ضعف الإسناد كما بينه شيخنا الألباني في «الصحيحة» (رقم: ٣٣٣).

وأخرجه ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (ص: ٦٩)، والطبراني في «مسند الشاميين» (١/٤٢٩) من طريقين عن عيسى بن يونس عن ثور به.

قلت: عيسى هو ابن أبي إسحاق السبئي ثقة مأمون كما في «التفريغ» (رقم: ٦٠٠٧)، فالإسناد صحيح، والحمد لله.

وقد ذكر شيخنا الألباني - حفظه الله - شاهداً للحديث من حديث أبي الدرداء - رضي الله عنه - مرفوعاً بسند لا يأس به في الشواهد كما قال - حفظه الله -.

(فائدة): الصُّوَى - جمع صُوَّة -: «وهي أعلامٌ من حجارةٍ منصوبةٍ في الفيافي والمقابر المجهولة؛ يُستدلُّ بها على الطريق وعلى طرفيها. أراد أن للإسلام طرائق وأعلاماً يهتَّدَى بها». كذا في «السان العرب» (٤٧٢/١٤) - ط: دار الفكر) عن أبي عمرو أَبْنِ الْعَلَاءِ، واستحسنه ابن منظور.

ووجه الدلالة: أن هذا الحديث أفاد أن ترك الصلاة إنما هو ترك علامة من علامات الإسلام الدالة عليه، وليس تركاً للإسلام كله، فليس تركها ردداً، كما أنه ليس شركاً بالله تعالى؛ إذ قد عطف الصلاة والصيام والزكاة وغيرها على عدم الشرك بالله تعالى. والواو هنا للمعایرية؛ إذ لو لم تكن كذلك؛ لكان نص الحديث -مثلاً-: «منها: أن يعبد الله ولا يشرك به شيئاً، ففَعَلَ الصَّلَاةُ، وَتَوَلَّ الرَّكَاءَ، . . . إلخ، فتَكُونُ الْفَاءُ تَفَصِّيلَةً<sup>(١)</sup>».

يؤيد ذلك أنه قال في آخر الحديث: «وَمَنْ اتَّقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئاً . . .»، فهذا يقتضي أن المذكورات في الحديث علامات كثيرة، فتكون عبادة الله تعالى سهاماً، وعدم الإسراء سهاماً، وإقامة الصلاة سهاماً، وإيتاء الزكاة سهاماً . . . وهكذا.

أضف إلى هذا أن جميع العلامات المذكورة إذا قصر فيها فليست شركاً بالله تعالى.

- فإن قيل: إن التصريح في كل علامة من هذه العلامات قد خرج من عموم الشرك بالله تعالى بقرائن أخرى.

- قلنا: وكذلك ترك الصلاة، خرج بالقرائن التي نحن الآن بصدد ذكرها!

- فإن قيل: إن الحديث قد جعل عدم الشرك علامة من العلامات الدالة على الإسلام، فمن أشرك وفعل المذكورات (العلامات) الأخرى؛ فهو مُسْلِمٌ، وليس خارجاً من الإسلام! فهل تقولون بذلك؟!

- فالجواب: لا، والتعليق من وجهين:

(١) انظر: «فتح من العزيز الغفار» (ص: ٥٨).

الأول: يمكن حَمْلُ الشَّرِكِ هنا على الشَّرِكِ الأَصْغَرِ؛ إذ قد عُلِمَ بِالْأَدْلَةِ الْقَاطِعَةِ، وَالْحُجَّاجُ الْوَاضِحَةُ، وَالْبَرَاهِينُ السَّاطِعَةُ، أَنَّ الْمُشْرِكَ بِاللَّهِ تَعَالَى خَارِجٌ مِنَ الْمَلَةِ أَصْلًا، وَالْإِجْمَاعُ مُنْعَقِدٌ عَلَى ذَلِكَ، وَهَذَا أَمْرٌ مَعْلُومٌ مِنَ الدِّينِ بِالْفَرْسَدِ.

الثاني: أَنْ يُحْمَلَ الشَّرِكُ فِي الْحَدِيثِ عَلَى الشَّرِكِ الْأَكْبَرِ، وَهِيَ نِسْتَنِيَّةٌ بِأَنَّ عَدَمَ الشَّرِكِ بِاللَّهِ تَعَالَى مِنَ الْأَشْيَاءِ الْمُذَكَّرَةِ فِي الْحَدِيثِ؛ لِلْأَدْلَةِ الْقَاضِيَّةِ بِأَنَّ الْمُشْرِكَ بِاللَّهِ شِرِكًا أَكْبَرَ خَارِجٌ مِنَ الْمَلَةِ، وَأَنَّهُ مُخْلَدٌ فِي النَّارِ؛ لِأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ الْجَمْعُ -وَالْحَالَةُ هَذِهِ- بَيْنَ تَلْكَ الْأَدْلَةِ وَهَذَا الْحَدِيثِ، بِخَلَافِ الصَّلَاةِ -مَثَلًاً-؛ فَيُمْكِنُ حَمْلُ الْكُفْرِ وَالشَّرِكِ فِي حَقِّ تَارِكِهَا عَلَى الْكُفْرِ الْأَصْغَرِ وَالشَّرِكِ الْأَصْغَرِ، فَلَا مَانِعَ مِنْ ذَلِكَ.

وَلَا يَقُولُ بِاسْتِثنَاءِ الصَّلَاةِ مِنْ هَذِهِ الْعَلَامَاتِ كَالشَّرِكِ؛ لِأَنَّ هَذَا تَخْصِيصٌ، وَالْتَّخْصِيصُ لَا يُصَارُ إِلَيْهِ إِلَّا عِنْدَ تَعْدُرِ الْجَمْعِ؛ قَالَ الْإِمَامُ الْأَمْدِيُ فِي «الْإِحْكَامِ» (٤٦٥/٢): «إِذَا اجْتَمَعَ نَصَانِيْنَ مِنَ الْكِتَابِ: أَحَدُهُمَا عَامٌ، وَالْآخَرُ خَاصٌّ، وَتَعْدُرُ الْجَمْعُ بَيْنَ حُكْمَيْهِمَا؛ فَإِمَّا أَنْ يُعْمَلَ بِالْعَامِ أَوْ بِالْخَاصِّ، فَإِنْ عُمِلَ بِالْعَامِ لَزِمَّ مِنْهُ إِبْطَالُ الدَّلِيلِ الْخَاصِّ مُطْلَقًا؛ وَلَوْ عُمِلَ بِالْخَاصِّ لَا يَلْزَمُ مِنْهُ إِبْطَالُ الْعَامِ مُطْلَقًا؛ لِإِمْكَانِ الْعَمَلِ بِهِ فِيمَا خَرَجَ عَنْهُ كَمَا سَبَقَ، فَكَانَ الْعَمَلُ بِالْخَاصِّ أَوْلَى... أَهـ..».

قَلْتُ: فَالْتَّخْصِيصُ -كَمَا تَرَى- لَا يُصَارُ إِلَيْهِ إِلَّا عِنْدَ تَعْدُرِ الْجَمْعِ بَيْنَ الْخَاصِّ وَالْعَامِ بِوْجِهٍ مِنْ وُجُوهِ الْجَمْعِ الَّتِي زَادَتْ عَلَى الْمِئَةِ وَجْهٍ، حَتَّى يَتَحَقَّقَ الْاِحْتِجَاجُ بِكُلِّ مِنَ الْعَامِ وَالْخَاصِّ دُونِ إِهْمَالٍ لِأَحَدِهِمَا، وَهَذَا الْجَمْعُ مُمْكِنٌ بِالطَّرِيقَةِ السَّابِقَةِ، وَلَا إِشْكَالٌ فِيهَا، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ.

وعليه: فهذا الحديث - كما قال شيخنا الألباني حفظه الله في «الصحيحة» (١/٩٣٥ - ط الجديدة) - «نصٌّ صَرِيحٌ في أنَّ المُسْلِمَ لا يُخْرُجُ منَ الإِسْلَامِ بِتَرْكِ شَيْءٍ مِّنْ أَسْهُمْهُ وَمِنْهَا الصَّلَاةُ، فَحَسْبُ التَّارِكِ أَنَّهُ فَاسِقٌ لَا تُقْبَلُ لَهُ شَهَادَةٌ، وَيُؤْخَذُ عَلَيْهِ سُوءُ الْخَاتِمَةِ».

٤ - قول النبي ﷺ: «خَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبْهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ، مَنْ أَتَى بِهِنَّ لَمْ يُضْيَعْ مِنْهُنَّ شَيْئاً اسْتِحْفَافاً بِحَقِّهِنَّ؛ كَانَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِنَّ؛ فَلَيْسَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ، إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ، وَإِنْ شَاءَ غَفَّرَ لَهُ»<sup>(١)</sup>.

#### ٤- حَدِيثٌ صَحِيحٌ:

رواه أحمد في «مسنده» (٥/٣١٥-٣١٦)، وأبو داود في «سننه» (٤٢٠)، والنسائي في «سننه» (١/٢٣٠)، وابن ماجه في «سننه» (١٤٠١)، والدارمي في «سننه» (١/٣٧٠)، وابن أبي شيبة في «مصنفه» (٢٩٦/٢)، وعبد الرزاق في «مصنفه» (٤٥٧٥)، ومالك في «الموطأ» (١/١٢٣)، والحمidi (٣٨٨)، وابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٠٥١، ١٠٥٢)، وابن حبان في «صحيحه» (٤٢١٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١/٣٦١ و٤٦٧، ٨/٢)، وغيرهم من طريق محمد بن يحيى بن حبان عن ابن محيريز عن المخدجيّ عن عبادة بن الصامت - رضي الله عنه - مرفوعاً به.

قلت: وسنده ضعيف؛ المخدجيّ هذا لم يزو عنه إلا عبد الله بن محيريز، ووثقه ابن حبان (٥/٥٧٠) - كما في «تهذيب الكمال» (٣١٦-٣١٥/٣٣)، وقال الحافظ في «اللتيريب» (٤٢٢/٤): «مقبول». أي: عند المتابعة، وإنما فضييف؛ كما نص عليه في المقدمة.

وقد تابعه ههنا ثقنان:

الأول: عبد الله الصنابحي:

رواه أحمد في «المسند» (٥/٣١٧)، وأبو داود في «السنن» (٤٢٥)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢١٥/٢)، والبغوي في «شرح السنة» (٩٧٨: ٣١٦-٣١٥/٣٣) بسنده صحيح إليه، وصححه شيخنا أبو عبد الله المغربي - رحمه الله - في «فضائل الأعمال» (١٠٦/٥٧).

الثاني: أبو إدريس الخولاني:

رواه أبو داود الطيالسي في «مستنده» (رقم: ٥٧٣)، وابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (رقم: ١٠٥٤) بسند ضعيف عنه؛ فيه زمعة بن صالح الجندي -شيخ أبي داود- ضعيف كما في «التقريب» (رقم: ٢٠٣٥ - ط: الرسالة).

وللحديث شاهد من حديث كعب بن عُجرة -رضي الله عنه- مرفوعاً: «إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: مَنْ صَلَّى الصَّلَاةَ لِوَقْتِهَا، وَحَفَظَ عَلَيْهَا، وَلَمْ يُضِيِّعْهَا اسْتَخْفَافًا بِحَقِّهَا؛ فَلَهُ عَهْدٌ أَنْ أَدْخِلَهُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَمْ يَصُلْ لِوَقْتِهَا، وَلَمْ يَحْفَظْ عَلَيْهَا، وَضَيَّعْهَا اسْتَخْفَافًا بِحَقِّهَا؛ فَلَا عَهْدٌ لَهُ عَلَيَّ، إِنْ شِئْتَ عَذَّبْتَهُ، وَإِنْ شِئْتَ غَفَرْتَ لَهُ».

أخرجه أحمد في «مستنده» (٤/٤٤)، والطبراني في «الكبير» -كما في «صحيح الترغيب» (١/٢٣٣) - من طريق عيسى بن المسيب البجلي عن الشعبي عن كعب.

قلت: وسنته ضعيف؛ عيسى بن المسيب ضعفه ابن معين، وأبو زرعة، وأبو داود، والنسائي، والدارقطني، وغيرهم. انظر: «الميزان» (رقم: ٦٦٠٧)، و«تعجيز المنفعة» (رقم: ٧٤٠).

وله طريق آخر:

أخرجها الدارمي في «السنن» (١١/٢٧٨-٢٧٩)، وعبد بن حميد في «المتتخب» (رقم: ٣٧١) من طريق عبد الرحمن بن النعمان: ثني إسحاق بن سعد بن كعب بن عجرة عن أبيه عن كعب مثله.

قلت: وسنته ضعيف -أيضاً-؛ عبد الرحمن بن النعمان هذا ضعفه ابن معين، وقال الدارقطني: «متروك». وقال أبو حاتم: «محله الصدق». وقال الذهبي في «الميزان» (٢/٤٩٩١ - رقم: ٥٩٤): «فضعفه راجح». وانظر: «تهذيب الكمال» (١٧/٤٥٨ - ٤٥٩/٣٩٨٠).

وله شاهد ثانٍ من حديث ابن مسعود:

رواه الطبراني في «المعجم الكبير» (١٠/٢٨١ - رقم: ١٠٥٥٥): ثنا علي بن عبدالعزيز: ثنا مسلم بن إبراهيم، ثنا يزيد بن قتيبة الحرشي: ثنا الفضل الأغر الكلابي عن أبيه عن عبد الله بن مسعود مرفوعاً، وفيه: «قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: «وَعَزَّتِي وَجَلَّتِي لَا يُصَلِّيَهَا عَبْدٌ لِوَقْتِهَا إِلَّا أَذْهَلَهُ الْجَنَّةُ، وَمَنْ صَلَّا هَا لِغَيْرٍ وَقُتِّهَا إِنْ شِئْتُ رَحْمَتِهِ، وَإِنْ شِئْتُ عَذَّبَتِهِ»».

= قال الحافظ المنذري كما في «صحيحة الترغيب» (رقم: ٣٩٥): «وإسناده حسن  
إن شاء الله تعالى».

وقال الهيثمي في «المجمع» (٣٠٢/١): «وفيه يزيد بن قتيبة، ذكره ابن أبي حاتم، وذكر له روايَا، ولم يوثقه، ولم يجرحه». وثُم شاهد آخر من حديث أبي قتادة -رضي الله عنه- مرفوعاً: «قال الله تعالى: افترضت على أمتك خمس صلوٰاتٍ، وعَهَدْتُ عَنِي عَهْدًا أَنَّهُ مَنْ حَفَظَ عَلَيْهِنَّ لَوْقَهُنَّ أَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَمْ يَحْفَظْ عَلَيْهِنَّ فَلَا عَهْدًا لَهُ عَنِي».

آخرجه أبو داود في «سننه» -كما في «التحفة» (٢٤٣/٩)-، وابن ماجة في «سننه» (رقم: ١٤٠٣)، والطبراني في «الأوسط» (٤٦/١) من طريق بقية بن الوليد: ثنا ضيارة بن عبد الله بن أبي السليك الألهاني : أخبرني دويد بن نافع عن الزهري : قال سعيد بن المسيب أن أبي قاتدة بن ربيع أخبره... (ذكره).

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن الزهرى إلا دويد بن نافع، ولا عن دويد إلا ضبارة، تفرد به بقية».

قلت: وبقيه يدلّس تدلّس التسوية، وهو تدلّس قبيح، وكان يُدلّس عن الضعفاء والمتردّين، فلا يُقبل حدّيّة إلا إذا صرّح بالتحديث، وكان منْ فوْقَه -وكذا مَنْ تَحْتَهُ- ثقَةً، وانظر ترجمته في «تَهْذِيب الْكَمَال» (٤٢٠٠/٤٢٠٠).

وشيخه مجهول كما في «التقريب» (رقم: ٢٩٦٢).

اما دويد؛ فحسن الحديث - إن شاء الله - انظر: «تهذيب الكمال» (٤٩٨/٨) (٥٠٠ - ٤٩٨).

ويشهد لحديثنا هذا -أيضاً- حديث عائشة -رضي الله عنها- مرفوعاً، وفيه: «فظلم العبد نفسه فيما بينه وبين ربه؛ [من صوم يوم تركه، أو صلاة تركها]، فإن الله عز وجل يغفر ذلك وتحاوز عنه إن شاء». [1]

رواه أحمد في «المسنن» (٦/٢٤٠) - واللفظ له -، والحاكم في «المستدرك» (٤/٥٧٥ - ٥٧٦)، وأبو نعيم في «ذكر أخبار أصبهان» (٢/٢) من طريق صدقة بن

ورَدَ الْذَّهَبِيُّ بِقَوْلِهِ: «صَدَقَةٌ ضَعِيفَهُ، وَابْنُ بَابِنُوسْ فِيهِ جَهَالَهُ». قلت: أصاب الْذَّهَبِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ -؛ فَالإِسْنَادُ ضَعِيفٌ؛ صَدَقَةُ بْنُ مُوسَى ضَعِيفَهُ أَبُو حَاتَّمَ، وَابْنُ مَعِينَ، وَأَبُو دَاؤِدَ، وَالنِّسَائِيُّ، وَغَيْرُهُمْ، وَانْظُرْ: «الْمِيزَانُ» (رَقْمٌ: ٣٨٨٠).

وجه الدلالة: أنَّ مَنْ لَمْ يَأْتِ بِهَذِهِ الصَّلَوَاتِ مَعَ إِقْرَارِهِ بِوجُوبِهِنَّ دَاخِلٌ تَحْتَ مَشِيَّةِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، فَلَوْ كَانَ كَافِرًا خَارِجًا عَنِ الْمَلِّةِ؛ لَمَّا كَانَ لَهُ سَبِيلٌ إِلَى الْمَغْفِرَةِ.

وَفِي بَعْضِ الْأَفَاظِ الْحَدِيثِ: «وَمَنْ أَتَى بِهِنَّ وَقَدْ اتَّقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا اسْتِحْفَافًا بِحَقِّهِنَّ»، وَهَذِهِ الرَّوَايَةُ -أيْضًا- تُقْيِدُ مَا أَفَادَهُ الْأُخْرَى؛ بِرَهْنَانُ ذَلِكَ: أَنَّ كَلْمَةَ «شَيْئًا» نَكْرَةٌ، فَهِيَ تَشْمَلُ أَمْرَيْنِ:

الْأُولُّ: الْإِنْتَقَاصُ مِنَ الْفَرِيْضَةِ نَفْسِهَا.

الثَّانِي: الْإِنْتَقَاصُ مِنْ مَجْمُوعِ الْفَرَائِضِ.

فَإِنْ كَانَ الثَّانِي؛ فَالْدَّلَالَةُ وَاضْحَىْ، وَالْحَجَّةُ سَاطِعَةٌ، لَا غُبَارٌ عَلَيْهَا.

وَإِنْ كَانَ الْأُولُّ؛ فَرِبِّمَا يَعْتَرِضُ مُعْتَرِضٌ فِيْقُولُ: إِنَّ الْمَرَادَ بِالْإِنْتَقَاصِ هُنَا: الْإِنْتَقَاصُ مِنْ سُنَّةِ الْفَرِيْضَةِ نَفْسِهَا، لَا مِنْ أَرْكَانِهَا وَشُرُوطِهَا، وَبِذَلِكَ يَكُونُ الْشَّخْصُ قَدْ أَتَى بِالصَّلَاةِ، لَكِنَّهُ لَمْ يُحْسِنْ وَضْوَءَهَا، أَوْ اتَّقَصَ مِنْ رُكُوعِهَا وَخُشُوعِهَا، أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ مَا هُوَ مُسْتَحْبٌ؛ لِقَوْلِهِ رَبِّكَ اللَّهُ: «مَنْ أَحْسَنَ وَضْوَءَهُنَّ، وَصَلَّأَهُنَّ لِوَقْتِهِنَّ، وَأَتَمَ رُكُوعَهُنَّ وَخُشُوعَهُنَّ...»<sup>(١)</sup>.

وَحِينَئِذٍ نَقُولُ لَهُ: إِنَّ هَذَا الْكَلَامَ مَرْدُودٌ بِأَمْرِ كَثِيرٍ مِنْهَا:

لَكِنَّ ابْنَ بَابِنُوسَ هُذَا، الْرَّاجِحُ فِيهِ أَنَّهُ يُمَسْكِي حَدِيثَهُ؛ قَالَ فِيْهِ الدَّارِقَطَنِيُّ: «لَا بَأْسَ بِهِ»، وَقَالَ أَبُو دَاوُدُ: «كَانَ شَيْعِيًّا»، وَذَكَرَهُ ابْنُ حِبَّانَ فِي «الْنِّقَاتِ»، وَقَالَ أَبُو حَاتِمُ الرَّازِيُّ: «مَجْهُولٌ». وَانْظُرْ: «تَهْذِيبُ الْكَمَالِ» (١١/٣١٦/٦٠٧) لِلْحَافِظِ الْمِزَّيِّ.

هُذَا، وَقَدْ صَحَّ الْحَدِيثُ جَمِيعُهُ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ: كَابِنِ عَبْدِ الْبَرِّ، وَالنَّوْوَيِّ، وَشِيخُنَا الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ الْجَامِعِ الصَّغِيرِ» (١/٦١٦-٦١٧، ٣٢٤٢/٣٢٤٣).

(١) وَانْظُرْ -إِنْ شَتَّ-: «تَعْظِيمُ قَدْرِ الصَّلَاةِ» لِابْنِ نَصْرِ الْمَرْوَزِيِّ (٢/٩٦٨، ٩٦٩، ٩٧١).

- أن في الرواية نفسها: «وَصَلَّاهُنَّ لِوَقْتِهِنَّ»، فهل إذا صَلَّاهَا لغير وقتها -إما قبل أو بعد- تكون صلاتُه مُجْزِئَةً مقبولةً -والوقت شرط لصحة الصلاة كما هو معلوم-؟!

- ثم إنكم قَيَدْتُم الانتقاد بالانتقاد من السنة، مع أن قوله: «شيئاً» يشمل الركن والشرط والمستحب! فتَيَدُكُمْ هَذَا -بدون دليل- غير مقبول.

- ثم إن السنن (المستحبات) نفسها ليس عليها عِقَابٌ ولا عذاب، فكيف يعاقب المصلي على ترك بعض -أو أكثر أو كل- سُنُن الصلاة أحياناً -كما يفيدهُ الحديث- أو دائماً!

إذن: فليس إلا حَمْلُ الانتقاد على الشرط أو الركن الذي تَبْطُلُ الصلاة بدونه، فَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِشَرْطٍ لَهَا أَوْ رَكْنٍ مِنْهَا، فَصَلَاتُهُ باطِلَةٌ -ولو صَلَى هُكْذا طُوَالَ عُمُرِهِ- فهو كَمَنْ لَمْ يُصَلِّ، وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية -كما سيأتي في (ص: ١٣٢)-: «وَكُلُّ فَرْضٍ مِنْ فَرَائِضِ الصَّلَاةِ الْمُجْمَعُ عَلَيْهَا إِذَا تَرَكَهُ عَمَدًا؛ فَإِنَّهُ يُقْتَلُ بِتَرْكِهِ، كَمَا أَنَّهُ يُقْتَلُ بِتَرْكِ الصَّلَاةِ»، وقال الإمام ابن مُفْلِح الحنبلي -رحمهُ اللهُ- في كتابه النافع المأطع «الفروع» (٢٩٥/١): «وَمَنْ تَرَكَ شَرْطًا أو رُكْنًا مُجْمَعًا عَلَيْهِ -كَالطَّهَارَةِ-؛ فَكَتَرَكَهَا، وَكَذَا مُخْتَلِفًا فِيهِ يَعْتَقِدُ وَجُوبَهُ»، ومن قبلهما قال الإمام ابن قدامة -رحمهُ اللهُ- في «المغني» (٣٥٩/٣): «وَمَنْ تَرَكَ شَرْطًا مُجْمَعًا عَلَيْهِ أَوْ رُكْنًا -كَالطَّهَارَةِ، وَالرُّكُوعِ، وَالسُّجُودِ-؛ فَهُوَ كَتَرَكَهَا، حُكْمُهُ حُكْمُهُ؛ لَأَنَّ الصَّلَاةَ مَعَ ذَلِكَ وَجُودُهَا كَعَدَمِهَا، وَإِنْ تَرَكَ مُخْتَلِفًا فِيهِ -كِإِزَالَةِ النِّجَاسَةِ، وَقِرَاءَةِ الْفَاتِحةِ، وَالْطَّمَانِيَّةِ، وَالْاعْتِدَالِ بَيْنِ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ أَوْ بَيْنِ السَّجْدَتَيْنِ-، مُعْتَدِلًا جَوَازَ ذَلِكَ؛ فَلَا شَيْءٌ عَلَيْهِ، وَإِنْ تَرَكَهُ مُعْتَدِلًا تَحْرِيمَهُ؛ لِزَمْهُ إِعَادَةُ الصَّلَاةِ» أَهـ، وقال العلامة البُهُوتِيُّ في «كَشَافِ الْقِنَاعِ» (٢٢٩/١): «وَكَذَا لَوْ تَرَكَ رُكْنًا مُجْمَعًا عَلَيْهِ أَوْ شَرْطًا مُجْمَعًا عَلَيْهِ -كَالطَّهَارَةِ، وَالرُّكُوعِ، وَالسُّجُودِ-؛ لَأَنَّهُ كَتَرَكَهَا، أَوْ تَرَكَ رُكْنًا أَوْ شَرْطًا أَوْ شَرْطًا مُخْتَلِفًا فِيهِ يَعْتَقِدُ وَجُوبَهُ فَهُوَ كَتَرَكَهَا جَمِيعَهَا، ذَكْرُهُ أَبْعَدُ عَقِيلٍ وَغَيْرُهُ.

## حكم تارك الصلاة

قال ابن هبيرة: حتى إنَّ مَنْ أَسَاءَ فِي صَلَاتِهِ وَلَمْ يَتَمَّ رِكْوَعَهَا وَلَا سُجُودَهَا؛ فَإِنْ حُكْمَهُ حُكْمُ تَارِكِهَا» أَهَـ بِاختصار، وَبِنحوه قَالَ ابن القيم فِي «الصَّلَاةِ»<sup>(١)</sup>.

قَلْتُ: وَهُوَ دَاخِلٌ تَحْتَ الْمُشَيَّةِ، فَكَانَ مَنْ لَمْ يُصَلِّ تَلَكَ الصَّلَاةَ الْبَاطِلَةَ الَّتِي لَمْ تُجْزِيَ صَاحِبَهَا - دَاخِلًا تَحْتَ الْمُشَيَّةِ، إِمَّا الْمُغْفِرَةُ وَإِمَّا الْعَذَابُ، فَكَانَ غَيْرُ خَارِجٍ مِّنَ الْمَلَةِ<sup>(٢)</sup>.

لَكِنْ لَمَا كَانَ لَفْظُ الْحَدِيثِ: «مَنْ أَتَى بِهِنَّ» يَفِيدُ أَنَّ الصَّلَاةَ صَحِيحةٌ؛ امْتَنَعَ حَمْلُ هَذَا الْأَنْتَقَاصِ عَلَى اِنْتَقَاصِ الرُّكْنِ أَوِ الشَّرْطِ؛ لَأَنَّهُ - وَالْحَالَةُ هَذِهِ - لَا يَصِدُّقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ أَتَى بِهَا، فَلَكِي يَصِدُّقُ عَلَيْهِ أَنَّهُ أَتَى بِهَا لَابْدَ وَأَنَّ تَكُونَ صَحِيحةً، فَلَمْ يَكُنْ لَنَا إِلَّا حَمْلُ الْأَنْتَقَاصِ عَلَى اِنْتَقَاصِ بَعْضِ الصلواتِ - سَوَاءَ كَانَ قَلِيلًا أَوْ كَثِيرًا -.

وَلَمَا كَانَ فِي الْأَفْاظِ الْحَدِيثِ: «وَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِنَّ» [أَيِّ: بِكُلِّ الْمَذَكُورَاتِ] دَلَّ هَذَا عَلَى أَنَّ حُكْمَ تَارِكِ بَعْضِهَا هُوَ حُكْمُ تَارِكِهَا بِالْكُلِّيَّةِ<sup>(٣)</sup>، وَكَلَاهُمَا دَاخِلٌ تَحْتَ الْمُشَيَّةِ، فَهُوَ غَيْرُ خَارِجٍ عَنِ الْمَلَةِ. وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدَ - رَحْمَهُ اللَّهُ -<sup>(٤)</sup>: «وَيُخْرِجُ الرَّجُلُ مِنَ الْإِيمَانِ إِلَى الْإِسْلَامِ، فَإِنْ تَابَ؛ رَجَعَ إِلَى الْإِيمَانِ، وَلَا يُخْرِجُهُ مِنَ الْإِسْلَامِ إِلَّا الشُّرُكُ بِاللَّهِ الْعَظِيمِ، أَوْ بِرَدَّ فَرِيْضَةٍ مِّنْ فَرِيْضَةِ اللَّهِ جَاهِدًا لَّهَا، فَإِنْ تَرَكَهَا تَهَاوِنًا وَكَسَلًا؛ كَانَ فِي مُشَيَّةِ اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ، وَإِنْ شَاءَ عَفَّا عَنْهُ» أَهَـ.

(١) وانظر ما سيباتي (ص: ١٣٢) والتعليق عليه.

(٢) وانظر - غير مأمور -: «فتح من العزيز الغفار» (ص: ٧٩-٧٨، ٧٥، ٧٤).

(٣) انظر لزاماً المرجع السابق (ص: ٨٧-٨١)، وما سيباتي في الحاشية (ص: ١١٣ - ١١٦).

(٤) كما في «فضائله» (ص: ٢١٨) لابن الجوزي - رحمة الله -.

٥- حديث الرجل الذي «أتى النبي ﷺ؛ فأشلمَ علىَ أَنْ يُصلِّيَ صَلَاتَيْنِ، فَقَبِلَ مِنْهُ»، وفي لفظ: «فأشلمَ علىَ أَنَّهُ لَا يُصلِّي إِلَّا صَلَاتَيْنِ، فَقَبِلَ ذَلِكَ مِنْهُ»<sup>(١)</sup>.

ووجه الدلالة من هذا الحديث: أن النبي ﷺ قبل إسلامه مع تركه بعض الصلوات مع إيمانه بها -كما هو واضح ظاهر لا سيما من اللفظ الثاني-، فلو كان الإتيان بجميع الصلوات شرطاً في صحة الإسلام؛ لما قبل منه النبي ﷺ إسلامه.

٦- قوله ﷺ: «إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسِّبُ النَّاسُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَعْمَالِهِمُ الصَّلَاةُ، يَقُولُ رَبُّنَا عَزَّ وَجَلَّ لِمَلَائِكَتِهِ -وَهُوَ أَعْلَمُ- أَنْظِرُوا فِي صَلَاةِ عَبْدِيِّ، أَتَمَّهَا أَمْ نَقَصَهَا؟ فَإِنْ كَانَتْ تَامَّةً كُتِبَتْ لَهُ تَامَّةً، وَإِنْ كَانَ انْتَقَصَ مِنْهَا شَيْئاً قَالَ»

#### (١) حديث صحيح:

رواه أحمد في «المسندي» (٥/٢٤-٢٥، ٢٦٣) من طريقين عن شعبة عن قتادة عن نصر بن عاصم عن رجل منهم أنه أتى النبي ... (فذكره).

قلت: وهذا إسناد صحيح جداً، فلا يخشى من تدليس قتادة؛ لأنّ الراوي عنه هو شعبة بن الحجاج، وهو القائل: «كفيتكم تدليس ثلاثة: الأعمش، وأبي إسحاق، وقتادة»؛ كما ذكره البيهقي عنه في «معرفة السنن والآثار» (١٥٢/١١) - قلعيجي)، وقال: «كنتُ أَنْفَقْدُ فَمَ قَتَادَةَ، فَإِذَا قَالَ: «حَدَّثَنَا»، أَوْ: «سَمِعْتُ»؛ حَفَظْتُهُ. وَإِذَا قَالَ: «حَدَّثَ فَلَانُ»؛ تَرَكْتُهُ»، رواه ابن أبي حاتم (١٦١/١٦٩ - تقدمته) بالإسناد الصحيح عنه، وانظر: «طبقات المدلسين»، (ص: ٨٨) للحافظ ابن حجر -رحمه الله-. وفي «تقطمة الجرح والتعديل» (١٦٢/١) لابن أبي حاتم بالإسناد الصحيح عن يحيى، قال: «كُلُّ شَيْءٍ يُحَدِّثُ بِهِ شِعْبَةُ عَنْ رَجُلٍ، فَلَا يَحْتَاجُ أَنْ تَقُولَ عَنْ ذَاكَ الرَّجُلِ أَنَّهُ سَمِعَ فَلَانًا؟ قَدْ كَفَاكَ أَمْرَهُ، فَحُذِّرْهَا فَائِدَةٌ عَزِيزَةٌ».

ووجهة الصحابي لا تُضُرُّ؛ لأن الصحابة -رضي الله عنهم- كلهم عدول؛ كما هو قول السلف وجمهور الخلف، بل قد حكى الإمام الجويني الإجماع على ذلك، وانظر في التعليق على هذه المسألة: «الكافش في تصحيح حديث المعاذف» (ص: ٤٧-٤٩) لأنّه أخينا المفضال الشيخ علي الحلبـي -حفظه الله-. فالحديث صحيح، والحمد لله.

## حكم تارك الصلاة

انظروا: هل لعبدِي مِنْ تَطْوِعٍ؟ فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطْوِعٌ قَالَ: أَتَمُوا لِعَبْدِي فَرِيضَتَهُ مِنْ تَطْوِعِهِ. ثُمَّ تُؤْخَذُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلِكُمْ»<sup>(١)</sup>.

### (١) حَدِيثُ صَحِحٌ لِغَيْرِهِ:

رواه أحمد في «المسند» (٤/١٠٣)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٨٦٤، ٨٦٥)، والترمذني في «جامعه» (رقم: ٤١٣)، والنسائي في «سننه» (١/٢٣٢، ٢٣٣)، وابن المبارك في «الزهد» (٣٢٠)، وأبو يعلى في «مسنده» (رقم: ٦٢٢٥)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٣٢٧/٣)، وابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/٢١١-٢١٦)، والحاكم في «المستدرك» (١١/٢٦٢، ٢٦٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٣٨٦/٢)، وغيرهم من طرق عن الحسن عن أبي هريرة مرفوعاً به. واختلف على الحسن في شيخه اختلافاً شديداً:

بعضهم يزيد بينهما أنس بن حكيم الضبي، وبعضهم يزيد حرث بن قبيصة، وبعضهم يزيد صعصعة بن معاوية، وبعضهم يزيد ضبة بن محسن، وبعضهم يزيد رجلًا من بني سليط، وبعضهم هكذا بدون واسطة.

قلت: فلعل الحسن رواه عن كل واحد منهم، لكنه عنعن في كل الأسانيد، وهو مدلس، فتكون هذه الطرق كلها ضعيفة، لكنه يتفوق بالآتي:

- بما رواه أحمد في «المسند» (٢/٢٩٠)، وابن ماجه في «السنن» (رقم: ١٤٢٥)، والبغوي في «شرح السنّة» (٤/١٥٩)، وابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١١/٢١٠) من طريق علي بن زيد عن أنس بن حكيم الضبي عن أبي هريرة به.

قلت: وسنده ضعيف؛ علي بن زيد - وهو ابن جدعان - ضعفه أحمد، وأبو زرعة، وأبو حاتم، والنسائي، والجوزجاني، وغيرهم، انظر: «تهذيب الكمال» (٤٣٩/٢٠).

- ورواه ابن عدي في «الكامل» (٢/٥٦١) من طريق أبي الأشهب عن نافع عن أبي هريرة به.

قلت: وسنده ضعيف؛ أبو الأشهب - وهو جعفر بن الحارث الكوفي - ضعفه أبو حاتم، والنسائي، والعقيلي، وغيرهم، وقال ابن حجر في «الترغيب» (١/١٣٤): «صدوق، كثير الخطأ».

- وللحديث شاهدٌ من حديث تميم الداري - رضي الله عنه - موقوفاً عليه بنحوه: رواه ابن أبي شيبة في «كتاب الإيمان» (رقم: ١١٣) عن هشيم، ورواه (برقم: ١١٢) قبله - وكذا البيهقي في «السنن الكبرى» (٢/٢٨٧) - عن يزيد بن هارون، كلاهما عن داود بن هند عن زراره بن أبي أوفى عنه.

زاد يزيد في روايته: «إِنْ لَمْ تَكُمِّلُ الْفَرِيضَةُ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ تَطْوِعٌ؛ أَخِذْ بَطْرِفِيهِ، فَقُدِّفَ فِي النَّارِ». وليس فيهما: «ثُمَّ تَؤْخُذُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلِكُمْ».

قال شيخنا في تعليقه في على «الإيمان»: «إِسْنَادٌ كُلُّ مِنْهُمَا صَحِحٌ مُوقَفًا».

قلت: وتابعهما -أيضاً-: خالد بن عبد الله، وبشر بن المفضل، كلاهما عن قتادة عن داود به.

رواه ابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (٢١٧/١). وسند الأول منهما صحيح، والثاني حسن.

قال البيهقي في «السنن الكبرى» (٢/٢٨٧): «ووقفه كذلك سفيان الثوري، وخص بن غياث، عن داود بن أبي هند» أهـ.

قلت: وهذا لا مجال فيه للرأي والاجتهاد، فله حكم الرفع، وقد ورد من حديثه -أيضاً- مرفوعاً:

فرواه أحمد في «مسنده» (٤/١٠٣)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٨٦٦)، وابن ماجه في «سننه» (١٤٢٦)، والدارمي في «سننه» (١/٣١٣)، وابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١/٢١٦)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢/٥١)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٣/٢٢٧)، والحاكم في «المستدرك» (١/٢٦٢-٢٦٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢/٣٨٧) من طرق عن حماد بن سلمة عن داود بن أبي هند عن زرارة بن أبي أوفى عن تميم الداري مرفوعاً بنحوه دون آخره.

قلت: وسنته صحيح، وقد اختلف على حماد في إسناده اختلافاً شديداً؛ إلا أن هذا الإسناد الذي ذكرته هو أصحهم؛ لاجتماع أكثر أصحاب حماد عليه. وقد رجحه الحاكم في «المستدرك» (١/٢٦٣)، فانتظره -إن شئت-.

- وله شاهد ثانٍ من حديث أنس -رضي الله عنه-:

قال البيهقي في «السنن الكبرى» (٢/٣٨٧): «ورواه يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك عن النبي ﷺ بمعنى حديث تميم الداري عن النبي ﷺ في الصلاة والزكاة، وأتم منه» أهـ.

قلت: رواه ابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (١/٢١٨)، وأبو يعلى في «مسنده» -كما في «المجمع» (١/٢٨٨)- من طريق يزيد الرقاشي عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «أَوْلُ مَا افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى هَذِهِ الْأَمْمَةِ مِنْ دِينِهِمُ الصَّلَاةُ، وَآخِرُ مَا يَبْقَى مِنْ دِينِهِمُ الصَّلَاةُ، وَأَوْلُ مَا يَحْاسِبُونَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ...». فذكره بنحوه.

ووجه الدلالة من الحديث: قوله ﷺ: «وَإِنْ كَانَ انتَقَصَ مِنْهَا شَيْئًا»؛ فإنَّ النقصَ يحتملُ أن يُرادَ به ما انتقصَ من السننِ والهياطِ المُشروعَ المُرَغَّبُ فيها، ويحتملُ أن يُرادَ ما تَرَكَ مِنَ الفرائضِ رأسًا، فلم يُصلِّهُ، فَعَوْضُهُ عَنْهُ مِنَ التَّطْوِعِ.

فأما الاحتمالُ الأولُ فمردودٌ - ولا يصحُّ إلا الاحتمالُ الثاني -؛ لِمَا ثبَّتَ في حديثٍ تميمٍ الداري - رضي الله عنه -: «فَإِنْ لَمْ تَكُمِّلُ الْفِرِيْضَةَ، وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ تطْوِعٌ أُخِذَ بِطَرْفِهِ، فَقُدِّمَ فِي التَّارِ»؛ فإنه صريحٌ في أنَّ هذا النقصَ يُعدُّ

قلتُ: وسندهُ ضعيفٌ؛ يزيدُ هذا - هو ابن أبیان - الراجح عندى ضعفه كما في «التقريب» (٣٧٠/٢).

- وله شاهد آخر من حديث ابن عمر - رضي الله عنهما - بعنوانه، مع زيادات فيه: عزاه السيوطي في «الجامع الصغير» للحاكم في «الكتني»، والجزء الذي فيه هذا الحديث لم يطبع بعد، فأنظر في إسناده. وقد ضعفه شيخُنا الألباني - حفظه الله - في «ضعف الجامع الصغير» (رقم: ٢١٣٦)، وأحال في تخریجه على «السلسلة الضعيفة» (رقم: ٣٣٤٤)، ولم يطبع - أيضاً -.

وفي الباب عن أبي سعيد الخدري، أعرضتُ عنه؛ لأنَّ في إسناده حصين بن مخارق متهم بالوضع. فلا يصلح للتقوية ولا كرامة !  
وبالجملة: فالحديث صحيح بلا ريب بطرقه وشواهده، وقد صححه شيخُنا في «صحيح الجامع الصغير» (رقم: ١٢٥٧).

(فائدة): هذا الحديثُ لا يعارضُ ما رواه الشیخان - البخاري (رقم: ٦٥٣٣)، ومسلم (رقم: ١٦٧٨) - عن ابن مسعودَ أنَّ النبي ﷺ قال: «أَوَّلُ مَا يُقْضى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمُ الْقِيَامَةِ فِي الدَّمَاءِ»؛ لأنَّ حديثنا (إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسِبُ النَّاسُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الصَّلَاةُ) محمولٌ على حقِّ الله تعالى ، بخلافِ هذا الحديث؛ فمحمولٌ على حقوقِ الأَدْمِينَ فيما بينهم ، فأولُ ما يحاسبُ العبادُ على حقوقِ الله تعالى عليهم الصلاة ، وأولُ ما يحاسبُون على الحقوقِ فيما بينهم الدماء . والله أعلم .

وقد جمعهما حديثٌ روى النسائي (١٦٣/٢)، وغيره - كما في «الصحيحَة» (رقم: ١٧٤٨) - أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «أَوَّلُ مَا يُحَاسِبُ بِهِ الْعَبْدُ الصَّلَاةُ، وَأَوَّلُ مَا يُقْضى بَيْنَ النَّاسِ فِي الدَّمَاءِ».

صاحبُهُ، ويعاقَبُ عليهِ، وَهُذَا لَا يَكُونُ فِي السُّنْنِ الْمَنْدُوبَاتِ -كَمَا هُوَ مَعْلُومٌ- .

وَعَلَيْهِ؛ فَلَوْ كَانَ تَرْكُ الصَّلَاةِ مُخْرِجًا عَنِ الْمَلَةِ؛ لَبَطَلَتْ بَقِيَّةُ أَعْمَالِهِ وَمَا قُبِّلَتْ مِنْهُ، فَلَمَّا كَانَ النَّقْصُ قَابِلًا لِلْإِكْمَالِ وَالْإِتَّمَامِ؛ عُلِّمَ أَنَّ الْعَبْدَ مَا زَالَ فِي دَائِرَةِ الْإِسْلَامِ، وَلَمْ يَخْرُجْ عَنِ الْمَلَةِ بِتَرْكِهِ الصَّلَاةَ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

● هَذَا؛ وَقَدْ احْتَجَ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ عَلَى عَدْمِ كُفُرِ تَارِكِ الصَّلَاةِ كَسَلَّا -لَا جُحْوِدًا- بِأَنَّهَا مِنْ أَفْعَالِ الْبَدْنِ، قَالَ: «فَلَمْ يَكُفُرْ بِتَرْكِهَا مَعَ اعْتِقَادِ وَجْوَبِهَا كَالْحَجَّ»<sup>(١)</sup> .

(١) انظر: «الإشراف على مسائل الخلاف» (١٤٨/١) للقاضي عبد الوهاب المالكي -رحمه الله- .

## التَّرْجِيحُ، وَمَنَاقِشَةُ الرَّأْيِ الْمُخَالِفِ

وبالنظر في هذه الأدلة وغيرها، مما استدلّ به كُلُّ مِنْ أصحاب هذين القَوْلَيْنِ؛ ترجح عندي -كما ذكرتُ سابقاً- القولُ الثاني -وهو أنَّ كُفُرَ تارك الصلاة كُفُرٌ دونَ كُفُرٍ، مالم يجحَّدْ وجوبَها، وهو قولُ جماهيرِ العلماء من السَّلَفِ وَالخَلَفِ كما سبق ذِكره<sup>(١)</sup>.

قال ابنُ قدامةَ في «المغني» (٢/٣٠١-٣٥٧ ط: هجر)؛ «ولأنَّ ذلك إجماعُ المسلمين؛ فإننا لا نَعْلَمُ في عَصْرٍ منَ الأعْصَارِ أحداً مِنْ تاركي الصلاة تُرِكَ تغسيلُهُ وَالصَّلَاةُ عَلَيْهِ وَدَفْنُهُ فِي مقابرِ المسلمين، وَلَا مُنْعَنَّ وَرْثَتُهُ مِيراثُهُ، وَلَا مُنْعَنَّ هُوَ مِيراثُ مُورثِهِ، وَلَا فُرْقَ بَيْنَ زَوْجَيْنِ لِتَرْكِ الصَّلَاةِ مِنْ أَحَدِهِمَا مَعَ كُثْرَةِ تاركي الصلاة، وَلَوْ كَانَ كَافِرًا؛ لِتَبَيَّنَ هَذِهِ الْأَحْكَامُ كُلُّهَا».

ونقلَهُ العلَّامةُ الشِّيخُ سليمانُ بْنُ عبدِ اللهِ بنِ الإمامِ محمدِ بنِ عبدِ الوهابِ -رحمَ اللهُ الْجَمِيعَ- فِي حاشيَتِهِ عَلَى «المُقْنَعِ» (١/٩٥-٩٦) لابنِ قدامةَ مُقِرًّا لَهُ.

وانظرْ : «المجموع» للنووي (٣/٢٠)، و«بداية المجتهد» (١/٩٢-٩٣).

ويمكنُ توجيهُ أدلةِ المخالفين، كالتالي:

أولاً: أدلةِهم مِنَ القرآنِ الْكَرِيمِ :

١ - أما آيةُ سُورَةِ التوبَةِ: «فَإِنْ تَابُوا وَأَكَامُوا الصَّلَاةَ وَءَاتُوا الزَّكَوَةَ فَإِنَّهُنَّ كُمْ فِي الْدِيَنِ» [رقم: ١١]؛ فنقولُ:

- أولاً: قُلْتُمْ: إنَّ تاركَ الزَّكَاةِ لا يَكُفُرُ؛ لأنَّهُ سَيُعَذَّبُ وَيُعَاقَبُ بِعَقوبةِ عظيمَةٍ ذُكِرَهَا اللَّهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ، وَذُكِرَهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سُوَّتِهِ، ثُمَّ يُرْكَي سَبِيلَهِ

(١) انظرْ ما سبق (ص: ٣٢-٣٣).

إِمَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى النَّارِ -كما في «صحيح مسلم»-، ولو كان كافِرًا ما كان له سبِيلٌ إِلَى الْجَنَّةِ.

فكذلك نحن نقول: إن تارك الصلاة لا يكفر كُفُرًا أَكْبَرَ يُخْرِجُهُ عن الملة؛ لأنَّه قد وَرَدَ في الأحاديث الصحيحة -كما سبق- أنه دَاخَلَ تحتَ المشيئَةِ الإلهيَّةِ، فَإِمَّا المغفرة، وَإِمَّا النَّارِ، فلو كان كافِرًا ما كان له سبِيلٌ إِلَى مغفرةِ الله وَرَحْمَتِهِ، فَلِمَ فَرَّقْتُمْ بَيْنَهُمَا؟!

- ثانِيًّا: إِنَّ شَرْطَ الْأُخْوَةِ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْمُشْرِكِينَ هُوَ التَّوْبَةُ مِنَ الشَّرِكِ الَّذِي هُمْ عَلَيْهِ؛ إِذْ لَمْ يَبْيَقْ فِي الْآيَةِ تَعْلِيقُ الْحُكْمِ بِالْأُخْوَةِ إِلَّا بِهَا، «فَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّهَا هِيَ قَاعِدَةُ الْأَصْلِ فِي الْحُكْمِ بِأَخْوَةِ الدِّينِ»<sup>(١)</sup>.

قال الإمام المفسرُ ابنُ عطية -في تفسير قوله تعالى: «فَإِنْ تَأْبُوا»<sup>(٢)</sup>:-  
«رَجُعوا عَنْ حَالِهِمْ، وَالْتَّوْبَةُ مِنْهُمْ تَضَمَّنُ الإِيمَانَ».

وَزَادَهَا وَضُوحاً الحافظُ ابنُ حِجْرٍ، فَقَالَ فِي الْفَتْحِ (١٠٦/١): «... لَأَنَّ الْمَرَادَ بِالْتَّوْبَةِ فِي الْآيَةِ الرَّجُوعُ عَنِ الْكُفُرِ إِلَى التَّوْحِيدِ».

وَزَادَ الوضُوحَ إِيْضَاحًا شِيخُ الْإِسْلَامِ ابنُ تِيمِيَّةَ -رَحْمَهُ اللَّهُ-، فَقَالَ<sup>(٣)</sup>:-  
«فَالْمَغْفِرَةُ الْعَامَّةُ لِجَمِيعِ الذُّنُوبِ نُوعَانٌ:

أَحَدُهُمَا: الْمَغْفِرَةُ لِمَنْ تَابَ، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «﴿فُلِّيَّتَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُو مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفُرُ الْذُنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ﴾

(١) انظر: مقدمة «حكم تارك الصلاة» (ص: ١٤) لشيخنا العلامة الألباني -حفظه الله- بقلم أخيه الفاضل الشيخ علي الحلباني -حفظه الله-.

(٢) «المحرر الوجيز» (٨/١٣٩).

(٣) في «شرح الحديث القدسي»: يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي» (ص: ١٤٧-١٥٠/بتحقيقى).

الْرَّحِيمُ وَأَنْبِيَأَكُمْ وَأَسْلِمُوا لِلَّهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا يُنَصَّرُونَ» [الزمر: ٥٣-٥٤]؛ فإنَّ اللهَ سبحانه لا يتعاظمُ ذنبُ أَنْ يغْفِرَهُ لعبدِهِ التائبِ.

وقد دَخَلَ في هَذَا العموم الشَّرِكُ وغَيْرُهُ من الذُّنُوبِ؛ فإنَّ اللهَ يغْفِرُ ذَلِكَ لمن تابَ منه؛ قال تعالى: «فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُّوكُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوهُمْ كُلُّ مَرْضَدٍ إِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَإِنَّا نُوَحِّدُهُمْ وَنَخْلُوُهُمْ سَيِّلَهُمْ» [التوبَة: ٥]، وقال في الآية الأخرى: «فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَإِنَّا نُوَحِّدُهُمْ وَنَخْلُوُهُمْ فَإِنْ حَوَّنُوكُمْ فِي الدِّينِ» [التوبَة: ١١]، وقال: «لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَالِثَتِهِ» إلى قوله: «أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ» [المائِدَة: ٧٣-٧٤].

وَهَذَا القُولُ الجَامِعُ بِالْمَغْفِرَةِ لِكُلِّ ذَنْبٍ لِلتَّائِبِ مِنْهُ -كَمَا دَلَّ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ وَالْحَدِيثُ- هُو الصَّوَابُ عِنْدِ جَمَاهِيرِ أَهْلِ الْعِلْمِ» أَهـ.

قلتُ: فالعبرةُ -إِذْنُ- في الحكمِ لِهِمْ بِأَخْوَةِ الدِّينِ هي التوبَةُ مِنَ الشَّرِكِ والكُفْرِ.

وَعَلَيْهِ: «فِي كُونِ قُولُهُ تَعَالَى: «فَإِنْ حَوَّنُوكُمْ فِي الدِّينِ» في شَأْنِ إِقَامَةِ الصَّلَاةِ وَإِيَّاكَ الرِّزْكَاهُ مَحْمُولاً عَلَى كَمَالِ الْأَخْوَهُ، لَا أَصْلَلَ الْأَخْوَهُ»<sup>(١)</sup>، وَاللهُ أَعْلَمُ.

٢- وَأَمَّا آيَاتُ سُورَةِ مَرِيمٍ؛ فَالْجَوَابُ عَلَيْهِمَا مِنْ وُجُوهٍ، مِنْهَا:

أولاً: أَنَّهُ لَا بَدَّ مِنَ الْجَمْعِ بَيْنَهُمَا وَبَيْنَ الْأَدْلَهِ السَّابِقَةِ فِي أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ لَا يَكْفُرُ، وَلَيْسَ هُنَاكَ وَجْهٌ إِلَّا أَنْ تَقُولَ: تَارِكُ الصَّلَاةِ عَاصِ، مُتَبَّعٌ لِهُوَاهُ مُتَوَعَّدٌ بِالْعَذَابِ إِنْ لَمْ يَتُبْ أَوْ تُدْرِكْهُ رَحْمَةُ اللهِ وَمَغْفِرَتُهُ. وَالْمَرَادُ بِقُولِهِ تَعَالَى: «إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَّنَ»، أَيْ: إِلَّا مَنْ تَابَ مَمَّا افْتَرَفَ مِنَ الْمَعَاصِي وَالذُّنُوبِ

(١) فتح من العزيز الغفار» (ص: ٢٠٠).

ـ منْ تَرْكِ الصَّلَاةِ، وَاتِّبَاعِ الشَّهْوَاتِـ، وَآمَنَ بِاللَّهِ إِيمَانًا كَامِلًا حَقًّا بِإِقْلَاعِهِ عَنْ تَرْكِ الصَّلَاةِ وَاتِّبَاعِ الشَّهْوَاتِـ، إِذْ الْإِيمَانُ يَزِدُّ بِالطَّاعَةِ وَيَنْقُصُ بِالْمُعْصِيَةِ، وَهَذِهِ مَعَاصِي تُضْعِفُ الْإِيمَانَـ.

فَهَذَا التَّفْسِيرُ هُوَ الصَّوَابُ، وَلَيْسَ بِيَعْدِيْدٍ وَلَا مُنْكَرٌ؛ فَقَدْ قَالَ اللَّهُ جَلَّ شَانَهُ فِي سُورَةِ الْفَرْقَانِ [الآيَاتِ ٦٧-٧٠]: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا . وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَّا هَمْ أَخْرَ وَلَا يَقْتُلُونَ أَنفُسَهُمْ أَلَّا حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْتَبُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً . يُضَعِّفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مَهَاكَانًا . إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَكْمَلًا صَلِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَاتِهِمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾، فَهُلْ يَقْهَمُ مِنْ هَذِهِ الْآيَاتِ أَنَّ الْمُسْرِفَ وَالْقَاتِلَ وَالْزَانِي كُفَّارٌ خَارِجُونَ عَنِ الْمَلَةِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَكْمَلًا صَلِحًا﴾؟!

ثَانِيًّاً: أَوْ يَقَالُ: إِنَّ الْمَرَادَ بِالْإِيمَانِ هُنَّا هُوُ: الْمَدَوِّمُ عَلَى الْإِيمَانِ وَالْحَفَاظُ عَلَيْهِ، أَمَّا التَّوْبَةُـ فَكَمَا قُلْنَاـ: هِيَ الْإِقْلَاعُ عَنِ الذَّنُوبِ وَالْمَعَاصِيِـ.

وَأَيْضًا، هَذَا التَّفْسِيرُ لَيْسَ بِمُنْكَرٍ وَلَا بِيَعْدِيْدٍ؛ فَقَدْ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي سُورَةِ النِّسَاءِ [الآيَةِ ١٣٦]: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَبِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ﴾، «فَقَوْلُهُ: ﴿إِيمَانًا﴾ هُنَا قَصْدُهُـ بِهِ دَأَمُوا عَلَى إِيمَانِكُمْ؛ لَأَنَّهُ لَوْ كَانَ قَصْدُهُ بِالدُّخُولِ فِي الْإِيمَانِ؛ لَمَّا خَاطَبَهُمْ بِقَوْلِهِ ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾؛ لَأَنَّ هَذَا النِّدَاءُ يَدْلُّ يَقِينًا عَلَى أَنَّهُمْ كَانُوا مُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>. يَؤْيِدُ ذَلِكَ:

(١) المَرْجُعُ السَّابِقُ (ص: ١٩٥).

● أنه لم يعلم دليلاً لا من الكتاب ولا من السنة اشترط لدخول الكافر في الإسلام أن يتوب ثم يسلِّم، أو يسلِّم ثم يتوب، بل إن الأدلة متظاهرة متضارفة على طلب الإسلام أو الإيمان من الكافر دون ذكر للتوبة، أو طلب التوبة من الكافر دون ذكر للإسلام أو الإيمان؛ كقوله تعالى في سورة الأحقاف [الآية: ١٧]: «وَالَّذِي قَالَ لَوْلَدِيَّهُ أَفِي لَكُمَا أَتَعْدَانِي أَنْ أُخْرِجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِهِ وَهُمَا يَسْتَغْيِثَانِ اللَّهَ وَيَلْكَ أَمِنَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلَّا أَسْطِرُ الْأَوَّلِينَ»، وقوله تعالى في شأن المنافقين في سورة التوبه [الآية: ٧٤]: «يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَاتَلُوا وَلَقَدْ قَاتَلُوا كَلِمَةَ الْكُفَّرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَاهِهِمْ وَهَمُوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا وَمَا نَفَمُوا إِلَّا أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ يَتُوبُوا إِلَيْكُمْ خَيْرًا لَهُمْ»، فاكتفى بالتوبة مع أنهم كفروا بنص الآية، ولم يقل: يتوبوا ويؤمنوا. وقول النبي ﷺ لمن أتاهم لكي يقاتل معه - وكان كافراً -: «أَسْلِمْ ثُمَّ قَاتِلْ»<sup>(١)</sup>، وغير ذلك من التصووص الشرعية.

وما ذلك إلا لأن التوبة من الكفر تستلزم الإيمان، والإيمان من الكافر يستلزم التوبة، فلو ذكرنا معاً في حق الكافر؛ لما كان له معنى، ولكن لغواً لا فائدة فيه، والقرآن متنزه عن ذلك، فلا بد - إذن - من حمل التوبة والإيمان في آية سورة مريم على أحد الأمرئين اللذين سبق ذكرهما آنفاً. والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

تَنْبِيَهٌ: هذا التوجيه والرَّدُّ إنما هو على الوجه الأول من دلالة الآية عندهم.

أما قولهم - ما ملخصه -: «إن (غيا) هو مكان الكفار، بعكس الطبقات العلية من النار فهي أمكنته عصابة المسلمين»!

(١) أخرجه البخاري في «صححه» (رقم: ٢٨٠٨) عن البراء - رضي الله عنه -.

(٢) وانظر: «فتح من العزيز الغفار» (ص: ١٩٥-١٩٧).

فنقول لهم: ليس في الآية أن **مُضيّع الصّلاة مُخلّد في نار جهنم**، ولا يقتضي تعذيبه في مكانٍ من أمكنته الكفار - إن صحت الآثار - أنه خارجٌ من **المملة**؛ لأن الكفار أنفسهم ليسوا جميعاً في مكانٍ واحدٍ في النار، ومن الأدلة على ذلك: قول النبي ﷺ في شأن عمه أبي طالب: «إنه في صحّاصٍ من النار، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار»<sup>(١)</sup>.

ولا يستلزم - أيضاً - تعذيب تارك الصلاة في مكانٍ من أمكنته الكفار أن يكون عذابه هو نفس عذابهم، قال تعالى في سورة النحل [الآية: ٨٨]: «الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ»، وقال النبي ﷺ: «أهونُ أهل النار عذاباً أبو طالب، وهو مُنتَعٌ بنعلين من نارٍ يغلي منهما دماغه»<sup>(٢)</sup>، إلى غير ذلك من النصوص.

فدل هذا كله على أن الكفار يختلفون في درجة العذاب، فكذلك المسلمين يختلفون في درجة العذاب، ويختلفون عن الكفار؛ لفضل ما عندهم من الإسلام والإيمان<sup>(٣)</sup>.

### ثانياً: أدلةهم من السنة النبوية:

١ - قول النبي ﷺ: «إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرِكِ وَالْكُفْرِ تَرَكَ الصَّلَاةِ»<sup>(٤)</sup> فالردد عليهم فيه من وجهين:

#### (١) مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ:

رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٣٨٨٣)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٣٥٧) عن العباس بن عبد المطلب - رضي الله عنه -.

(٢) رواه مسلم في «ال الصحيح» (رقم: ٢١٢) عن ابن عباس - رضي الله عنهما -.

(٣) انظر: «فتح من العزيز الغفار» (ص: ٢٣٨-٢٣٩).

(٤) رواه مسلم، وسبق تخرجه (ص: ٣٩).

## حكم تارك الصلاة

الوجه الأول: تقيدُ الترک هنا بالجحود؛ جمعاً بينه وبين ما سبقَ من الأدلة على فرضِ أن المراد بالکفر الأکبر -، وهذا التقیدُ لا بد منه في هذه الحاله .

ولا يقال: إن هذا التقید إلغاء الوصف الذي اعتبره الشارع وعلقَ الحكم به، أو إنه اعتبارٌ وصفٌ لم يجعله الشارع مناطاً للحكم؛ لأن هذا التقید ليس من عند أنفسنا، إنما حَتَّمَهُ وأوجَبهُ علينا أدلة أخرى<sup>(١)</sup>.

(١) ألا ترى إذا سُئلْتَ -مثلاً- عن حُکْمِ مَسَنَ الذَّكَرِ، هل ينقضُ الوضوءُ أم لا؟ فإنك ستقول: إن كان مسه بشهوة فهو ناقضٌ للوضوء، وإن كان مسه بغير شهوة فغير ناقض للوضوء. مع أن النبي ﷺ يقول: «مَنْ مَسَ ذَكْرَهُ؛ فَلْيَوْصِّأْ». . . . .

فالظاهر لي الآن أنك قد ألغيتَ الوصفَ المعتبر شرعاً -وهو المس-، واعتبرتَ وصفاً آخر لم يجعله النبي ﷺ في هذا الحديث، فهل ترددُ قولكَ هذا أم نسألكُ: ما الدليلُ على ذلك؟! والجواب -بداهة- هو الثاني، فإذا سألكَ: قُلْتَ: عندي قولُ النبي ﷺ =

### (أ) حَدِيثٌ صَحِيحٌ:

رواه أَحْمَدُ في «مسنده» (٢٢٣/٢ و٦/٤٠٦-٤٠٧)، وأَبُو داود في «سننه» (رقم: ١٨١)، والترمذني في «جامعه» (رقم: ٨٤، ٨٢)، والنسائي في «سننه» (١٠٠/١)، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ١٧٩)، والدارمي في «سننه» (١٨٥/١)، ومالك في «الموطأ» (رقم: ٥٨)، وعبد الرزاق في «مصنفه» (رقم: ٤١٢)، وابن الجارود في «المستقى» (رقم: ١٨-١٦)، وابن خزيمة في «صحيحةه» (رقم: ٣٣)، وابن حبان في «صحيحةه» (رقم: ١١١٦)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٧١/١)، والدارقطني في «سننه» (رقم: ٤-١)، والحاكم في «المستدرك» (١/١٣٦)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١/١٢٨-١٣٠)، وغيرهم بأسانيد صحيحة.

وصحح الحديث جَمِيعُهُ من الأئمة؛ كابن معين، وأحمد، والترمذني، والدارقطني، والحاكم، وقال البخاري: «هو أَصْحَحُ شَيْءٍ في هَذَا الْبَابِ»، فانظر: «التلخيص الحبير» (١٢٣/١)، و«إرواء الغليل» (رقم: ١١٦)، و«بلغ المaram» (رقم: ٦٧-بتحقيقي).

لما سُئل عن مَسَنَ الذَّكْرِ، فَقَالَ: «هَلْ هُوَ إِلَّا بَضْعَةٌ مِنْكَ!»<sup>(١)</sup>، فمقتضى الجمع بينه وبين الحديث السابق: أن مَسَنَ الذَّكْرِ لا ينقضُ الوضوءَ ما دام مَسْنُكَ لَهُ كَمَسْكَ أَيْ عُضُوٍ آخرَ من أَعْضَاءِ جَسْمِكَ، وَهُذَا لَا يَكُونُ إِلَّا فِي حَالَةِ مَسَنَّ بِدُونِ شَهْوَةٍ، فَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ زَدَتُ الْوَصْفَ عَلَى الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ، فَحِينَتِنِي تَقُولُ لَكَ - وَلَا بَدَ - كَلَامُكَ عَلَى الْعَيْنِ وَالرَّأْسِ؛ لَأَنَّهُ لَيْسَ عَنْ هَوَىٰ وَتَشَهَّدُ، بَلْ لِدَلِيلٍ وَاتِّبَاعٍ.

بَلْ إِنَّهُ فِي مَسَأْلَتِنَا هَذِهِ فُلْتُمُ: إِنَّ الَّذِي لَا يُؤْدِي الزَّكَاةَ مُقْرَأً بِوُجُوبِهَا غَيْرَ جَاجِدٍ لَهَا لِيُسَمِّي بِكَافِرٍ، مَعَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى رَتَبَ الْأَخْوَةَ فِي الدِّينِ عَلَى إِيَّاتِ الزَّكَاةِ دُونَ الْإِقْرَارِ بِوُجُوبِهَا، وَلَمْ يَقُلْ اللَّهُ تَعَالَى: إِنَّ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَفْرَوْا بِوُجُوبِ الزَّكَاةِ!

فَأَنْتُمْ قَدْ أَعْنَيْتُمُ الْوَصْفَ الَّذِي اعْتَبَرْتُمُ الشَّارِعَ وَعَلَّقْتُمُ الْحُكْمَ بِهِ، وَاعْتَبَرْتُمْ وَصْفَهُ أَخْرَى لَمْ يَجْعَلْهُ الشَّارِعُ مَنَاطًا لِلْحُكْمِ؛ فَإِنَّ جَهْدَ وَجْبِ الزَّكَاةِ مُوجَبٌ لِكُفُرِ مَنْ لَا يُعْنِدُ بِجَهْلِهِ فِيهِ، سَوَاءً أَدَى الزَّكَاةَ أَمْ لَا، فَلَوْ أَدَى شَخْصٌ الزَّكَاةَ الْوَاجِبَةَ عَلَيْهِ، لَكُنَّهُ جَاجِدٌ لَوِيُّوْبِهَا بِدُونِ عُذْرٍ لَهُ فِي كَانَ كَافِرًا مَعَ أَنَّهُ يُؤْدِيَهَا!!

فَهَلْ نَرَدُ قُولَكُمْ فِي التَّفَصِيلِ فِي حُكْمِ مَنْ لَا يُرِكِي أَمْ نَسَأْلُكُمْ: مَا الدَّلِيلُ عَلَى تَفَصِيلِكُمْ هَذَا؟! لَا شَكَ أَنَّهُ الثَّانِي وَلَا بَدَ، وَحِينَتِنِي تَذَكُّرُ لِي - مِثْلًا - قَوْلَهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ الْمَرْوِيِّ فِي «صَحِيفَ مُسْلِمٍ» (رَقْم: ٩٨٧) فِي عُقُوبَةِ مَانعِ الزَّكَاةِ، وَالَّذِي فِي آخِرِهِ: «تُمَّ يُرَى سَيِّلَهُ إِمَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى النَّارِ»، فَحِينَتِنِي لَا بَدَ لِي مِنْ قَبُولِ قُولَكُمْ؛ لَأَنَّهُ اتِّبَاعًا، وَلَيْسَ هَوَىٰ.

وَقُلْ مِثْلًا هَذَا فِي كُلِّ مَسَأَلَةٍ فِيهَا نُصُوصٌ عَامَةٌ مُحَصَّصَةٌ بِأَخْرَى، وَمُطْلَقَةٌ مُقَيَّدةٌ بِنُصُوصٍ أُخْرَى.

#### (١) حَدِيثٌ صَحِيفٌ:

رواهُ أَحْمَدُ فِي «مَسَنِدِهِ» (٤/٢٣)، وَأَبُو داودُ فِي «سَنَتِهِ» (رَقْم: ١٨٢)، وَالترْمذِيُّ فِي «جَامِعِهِ» (رَقْم: ٨٥)، وَالنَّسَائِيُّ فِي «سَنَتِهِ» (١٠١/١)، وَابْنُ ماجِهِ فِي «سَنَتِهِ» (رَقْم: ٤٨٣)، وَابْنُ حِبَّانَ فِي «صَحِيفَهِ» (رَقْم: ١١١٩)، وَالطَّحاوِيُّ فِي «شَرْحِ الْمَعْانِي» (١/٧٦)، وَالْدَّارِقَطَنِيُّ فِي «سَنَتِهِ» (رَقْم: ١٧، ١٨)، وَالْحَاكِمُ فِي «الْمَسْتَدِرِكِ» (١٣٩)، وَالْيَهِقِيُّ فِي «الْسِنْنِ الْكَبْرِيِّ» (١٤/١٣٥-١٣٥)، وَغَيْرُهُمْ.

وَالْحَدِيثُ صَحَّحَهُ جَمِيعُهُ مِنَ الْمُتَقَدِّمِينَ وَالْمُتَأْخِرِينَ، وَقَالَ ابْنُ الْمَدِينِيُّ: «هُوَ أَحْسَنُ مِنْ حَدِيثِ بُشْرَةٍ»، فَانظُرْ: «الْتَّلْخِيسُ الْحَبِيرِ» (١٢٥/١)، وَتَحْقِيقَ الشَّيْخِ الْمُحَدِّثِ أَحْمَدَ شَاكِرَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - لـ «جَامِعِ التَّرْمذِيِّ»، وَ«بَلُوغِ الْمَرَامِ» (رَقْم: ٦٦ - بِتَحْقِيقِي) يَسِّرَ اللَّهُ شَرْهَ.

الوجه الثاني: أن يقال: إن كلمة [الكُفْر] تشمل الكُفْر بقسيمه: الأكبر والأصغر، أو الاعتقادي والعملي. وهي عند الإطلاق بـ[الـ] يُراد بها الكفر الأكبر إلا لقرينة<sup>(١)</sup>، وهنا قامَتِ القرآنُ على أن تاركَ الصَّلَاةَ مع عدمِ جُحُودِ لها مُسْلِمٌ، فيكونُ المرادُ بالكفرِ هنا: العمليّ، لا الاعتقادي؛ إذ هو -واقعاً- معتقدٌ فرضيّها مع إثْمِه على التَّرْكِ، بخلافِ الكافرِ الأصليّ؛ فغير معتقدٌ فرضيّة الصَّلَاةِ أصلًا، بل هو مُكَذِّبٌ بالدِّينِ مِنْ أَصْلِهِ، وهو -أيضاً- لا يُصلِّي. فكان المسلمُ التاركُ للصلوة مشابهًا للكافرِ في هذا الوَصْفِ فقط، فوجوب التفريقُ بينه وبينَ المُنْكِر لوجوبها «أَفَنَجَعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ» ! وليس هذا إلا بِحَمْلِ الأحاديثِ التي نطقَتْ بِكُفْرِهِ على الكفرِ العمليّ، أي: كفر دون كفر<sup>(٢)</sup>.

وهنا في مسألتنا هذه: هل قَيَّدَنَا تَرْكُ الصَّلَاةِ بالجحودِ من عند أنفسنا أم بدليلٍ شرعيٍّ؟ والجواب -كما هو ظاهرٌ جليٌّ-: بدليلٍ شرعيٍّ -وهو كل ما سبقَ من أدلة تدل على عدمِ كُفْرِهِ-؛ فكان لزاماً على المخالفِ لنا في هذه المسألة أن يقبلَ جمعنا [وتقييَّدنا] هذا إن لم يكن عنده ما هو أولى منه أو يبطله؛ كما قَيَّدَنا قولهُ وجمعهُ في المسألتين السابقتين؛ إذ لا فرقٌ في الاستدلالِ بِيَتَهَا وَبِيَهُمَا، فتأملَ بِيَنْصَافِ ! والله المستعان.

(١) قال شيخُنا العلامةُ المحققُ محمدُ بنُ صالحُ بنُ عثيمين -حفظهُ اللهُ- في «شرح رياض الصالحين» (٢/٣٧٦):

«لأنَّ الكُفْرَ إِذَا أُطْلِقَ، وَلَمْ يُوجَدْ لَهُ مُعَارِضٌ؛ فَهُوَ الْكُفْرُ الْحَقِيقِيُّ الْأَكْبَرُ».

(٢) ثم وقفتُ على كلمةٍ قويةٍ لشيخنا الألباني في أحدِ أشرطِهِ أثناَةَ كلامِهِ على هذه المسألة بمعنى ما قُلْتُ هنا، فرأيتُ من تمامِ الفائدة نقلها بلفظها، قال -حفظهُ اللهُ-:

«... فإذا قَامَ فِي الْمُسْلِمِ فَعْلٌ مِنْ أَفْعَالِ الْكُفَّارِ، وَاقْتَرَنَ مَعَ هَذَا الْفِعْلِ نَفْسٌ عَقِيْدَةِ الْكُفَّارِ؛ فَهُذَا الْكُفْرُ كُفْرٌ اعْتِقَادِيٌّ -وَهُوَ الرَّدَّ-، أَمَا إِذَا قَامَ فِي الْمُسْلِمِ فَعْلٌ هُوَ مِنْ أَفْعَالِ الْكُفَّارِ، لَكِنْ لَمْ يَقْتَرَنْ مَعَهُ عَقِيْدَةُ الْكُفَّارِ بِهَذِهِ...»<sup>(١)</sup>؛ فحيثُنِي كُفْرُهُ كُفْرٌ عمليٌّ وليس اعْتِقَادِيًّا أَهُ. فالحمدُ لِللهِ عَلَى تَوْفِيقِهِ.

.....

(١) هنا كلمة غير واضحة.

قال الإمام ابن القيم - رحمه الله -<sup>(١)</sup>:

«وَأَمَّا تَرْكُ الصَّلَاةِ؛ فَهُوَ مِنَ الْكُفُرِ الْعَمَلِيِّ قَطْعًا، وَلَا يَمْكُنُ أَنْ يُنْفَى عَنْهُ اسْمُ الْكُفُرِ بَعْدَ أَنْ أَطْلَقَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ عَلَيْهِ، فَتَارِكُ الصَّلَاةِ كَافِرٌ؛ بِنَصْرٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَلَكِنْ هُوَ كُفُرٌ عَمَلِيٌّ، لَا كُفُرٌ اعْتِقَادِيٌّ. وَمِنَ الْمُمْتَنَعِ أَنْ يُسَمَّى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ تَارِكَ الصَّلَاةِ كَافِرًا وَلَا يُطْلَقُ [عَلَيْهِ] اسْمُ الْكُفُرِ! وَقَدْ نَفَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْإِيمَانَ عَنِ الْمُنَافِقِ وَالسَّارِقِ وَشَارِبِ الْخَمْرِ وَعَمَّنْ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بِوَاقِفِهِ. وَإِذَا نُفِيَ عَنْهُ اسْمُ الْإِيمَانِ؛ فَهُوَ كَافِرٌ مِنْ جِهَةِ الْعَمَلِ، وَانْفَى عَنْهُ كُفُرُ الْجُحُودِ وَالْاعْتِقَادِ» أَهـ. بِالْخَصْصَارِ.

وَبِنَحْوِ ذَلِكَ قَالَ الْعَالَمُ الشَّوَّكَانِيُّ فِي «نَيلُ الْأَوْطَارِ» (١/١٥٤-١٥٥) <sup>(٢)</sup>.

هَذَا جَوَابُنَا عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ، وَقَدْ حَمَلَهُ شِيْخُ الْإِسْلَامِ - وَمَا بَعْدَهُ كَمَا سِيَّاتِي - عَلَى مَنْ امْتَنَعَ مِنَ الصَّلَاةِ حَتَّى يُقْتَلَ، وَاسْتَحْسَنَهُ شِيْخُنَا الْأَلْبَانِيُّ فِي رِسَالَتِهِ «حُكْمُ تَارِكِ الصَّلَاةِ» (ص: ٤٣)، فَهَذَا جَوَابُ ثَالِثٍ.

٢- قَوْلُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «الْعَهْدُ الَّذِي بَيَّنَنَا وَبَيَّنَهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ» <sup>(٣)</sup>. وَالرُّدُّ عَلَى اسْتِدَالِ الْكُمْ بِهِ مِنْ أَسْهَلِ مَا يُمْكِنُ؛ إِذْ كَلْمَةُ [كَفَرَ]

(١) فِي «كِتَابِ الصَّلَاةِ» (ص: ٥٥) - الْمَكْتَبُ الْإِسْلَامِيُّ، ص: ٧٢ - دَارُ ابْنِ حَزْمٍ.

(٢) قَالَ شِيْخُنَا فِي رِسَالَتِهِ «حُكْمُ تَارِكِ الصَّلَاةِ» (ص: ٥١-٥٢):

«وَلَقَدْ صَدَقَ - رَحْمَهُ اللَّهُ -، لَكِنْ ذَهَابُهُ إِلَى جُوازِ إِطْلَاقِ اسْمِ (الْكَافِرِ) عَلَى تَارِكِ الصَّلَاةِ هُوَ تَوَسُّعٌ غَيْرُ مُحَمَّدٌ عَنِّي؛ لَأَنَّ الْأَحَادِيثَ الَّتِي أَشَارَ إِلَيْهَا لِيَسَ فِيهَا إِطْلَاقُ الْمَدْعَى، وَإِنَّمَا فِيهَا: «فَقَدْ كَفَرَ».

وَمَا أَظُنُّ أَنَّ أَحَدًا يَسْتَجِيْزُ لَهُ أَنْ يَشْتَقَّ مِنْ هَذَا الْفِعْلِ اسْمًا فَاعِلًا، فَيَقُولُ مِنْهُ: (كَافِرٌ)؛ إِذْنَ لِزَمِهِ أَنْ يُطْلَقَ - أَيْضًا - عَلَى كُلِّ مَنْ قِيلَ فِيهِ: «كَفَرٌ»، كَالَّذِي يَحْلِفُ بِغَيْرِ اللَّهِ، وَمَنْ قَاتَلَ مُسْلِمًا، أَوْ تَرَأَّ مِنْ نَسَبٍ، وَنَحْوُ ذَلِكَ مَا جَاءَ فِي الْأَحَادِيثِ».

(٣) حَدِيثٌ صَحِيْحٌ، سِيَّاتِي تَخْرِيْجُه (ص: ١١٠-١١١).

هنا بلفظ الفِعل؛ فهي ب نفسها لا تدل إلا على أن ترَكَ الصلاة من الكُفْرِ، أو أنه كَفَرَ في هذه الفِعلَة، وليس هو الكُفَرُ المُطلَقُ المخرج من الإسلام، فالحديث ليس دليلاً لكم بقولكم أنتم<sup>(١)</sup>.

أما قولُكُمْ: إِنَّ قَوْلَهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فِي أُولَى الْحَدِيثِ: «الْعَهْدُ الَّذِي يَبْنَىٰ وَبِنَهُمْ» يُؤكِّدُ أنَّ المرادَ مِنَ الْكَلْمَةِ [كَفَرَ] الْكُفُرُ الْأَكْبَرُ؛ إِذَ النَّبِيُّ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يَتَكَلَّمُ عَنِ الْفَارَقِ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ وَبَيْنَ الْكُفَّارِ الْحَقِيقَيْنِ، وَلَمْ يَكُنْ يَوْمَئِذٍ قَوْمٌ يُطْلَقُ عَلَيْهِمْ عَلَىٰ حِلَّةٍ أَنَّهُمْ كُفَّارٌ كَفَرُواْ دُونَ كَفَرٍ !

فالجواب:

-أَنَا تُلْزِمُكُمْ -بِكَلَامِكُمْ هَذَا- بِتَكْفِيرِ كُلِّ مَنْ حَكَمَ عَلَيْهِ الشَّارِعُ بِالْكُفَرِ، وَالْحَكْمُ عَلَيْهِ بِالْخَلُودِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ، دُونَ الْتِفَاتٍ إِلَىٰ نَوْعِ الْكُفَرِ الْوَارِدِ فِي النَّصِّ، هُلْ هُوَ كُفُرٌ أَكْبَرٌ أَمْ كُفُرٌ أَصْغَرٌ ! وَمَا أَكْثَرُ هُنَّ النَّصْوَصُ، فَمِنْهَا:

١ - قولُهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: «لَيْسَ مِنْ رَجُلٍ ادَعَى لِغَيْرِ أَبِيهِ -وَهُوَ يَعْلَمُهُ- إِلَّا كَفَرَ»<sup>(٢)</sup>.

(١) ومثله الأثر المروي [وسيأتي تخریجه (ص: ١١١-١١٢)] عن عبد الله بن شقيق أنه قال: «كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ لَا يَرَوْنَ شَيْئاً مِنَ الْأَعْمَالِ تَرَكُهُ كَفَرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ»؛ إذ إنَّه قد عَبَرَ هُنَّا بِلِفْظِ «كُفُرٌ مُنْكَرٌ أَغْيَرٌ مَعْرَفَةٍ»، وَهُوَ بِنَفْسِهِ لَا يَدْلُلُ عَلَىٰ أَنَّ الْمَرَادَ حَقِيقَةُ الْكُفَرِ -أيضاً- كَمَا قَالَ شِيخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تِيمِيَّةَ -رَحْمَهُ اللَّهُ- فِي «الْاِقْتِضَاءِ» (ص: ٧٠)، وَانْظُرْ لِزَاماً (ص: ٣٩-٤٠).

ثُمَّ لِقَائِلٍ أَنْ يَقُولُ: إِنَّ قَوْلَ ابْنِ شِيقِيْهِ هَذَا حَسْبَ عِلْمِهِ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- فَقَطْ؛ فَقَدْ ذَهَبَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ إِلَىٰ تَكْفِيرِ تارِكِ الزَّكَاةِ وَتارِكِ الْحَجَّ حَتَّىٰ يَمُوتُ؛ كَمَا فِي «الْإِيمَانِ» لابن منه (٣٨٢-٣٨٦)، و«الإِبَانَةِ» لابن بطة (٦٨١/٢)، و«مَجْمُوعِ الْفَتاوَىِ» لابن تِيمِيَّةَ (٥١٩/٢٨)، و«تَفْسِيرِ ابْنِ كَثِيرٍ» (١/٣٩٥).

(٢) مُتَفَقُّ عَلَيْهِ:

أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «الصَّحِيفَةِ» (رَقْم: ٣٥٠٨)، وَمُسْلِمُ فِي «الصَّحِيفَةِ» (رَقْم: ٦١) مِنْ حَدِيثِ أَبِي ذَرٍ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-.

٢- قوله: «أَيْمَّا عَبْدَ أَبَقَ مِنْ مَوَالِيهِ؛ فَقَدْ كَفَرَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْهِمْ»<sup>(١)</sup>.

٣- قوله: «مَنْ حَلَّفَ بِغَيْرِ اللَّهِ؛ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ»<sup>(٢)</sup>.

٤- قوله: «مَنْ أَتَىٰ حَائِضًا أَوْ امْرَأَةً فِي دُبُرِهَا أَوْ كَاهِنًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ؛ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ»<sup>(٣)</sup>، إِلَىٰ غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ النَّصُوصِ.

(١) أخرجه مسلم في «ال الصحيح» (رقم: ٧٠) من حديث جرير بن عبد الله البجلي -رضي الله عنه-.

#### (٢) حَدِيثُ صَحِيحٌ:

رواه أحمد في «المسندي» (٢/٢، ٣٤، ٥٨، ٨٧-٨٦، ٦٩، ٦٠، ١٢٥)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٣٢٥١)، والترمذني في «الجامع» (رقم: ١٥٣٥)، والطیالسی في «المسندي» (رقم: ١٨٩٦)، وعبد الرزاق في «المصنف» (رقم: ١٥٩٢٦)، والطحاوی في «مشكل الآثار» (١/٣٥٧-٣٥٩)، وابن حبان في «ال الصحيح» (رقم: ٤٣٥٨)، والبغوی في «شرح السنّة» (٩٢٥)، والحاکم في «المستدرک» (١/٢٩٧، ١٨)، والبیهقی في «السنن الکبری» (٢٩/١٠) من حديث ابن عمر -رضي الله عنهم-.

والحديث حسنة الترمذی، وصححه الحاکم على شرط الشیخین، ووافقه الذهبی، وصححه شیخنا الالبانی في «الصحيحۃ» (رقم: ٢٠٤٢) و«صحيح الجامع الصغیر» (رقم: ٦٢٠٤) وغيرهما، وانظر: «الصحيحۃ» لایتمام الفائدۃ.

#### (٣) حَدِيثُ صَحِيحٌ:

رواه أحمد في «المسندي» (٢/٢، ٤٠٨، ٤٢٩، ٤٧٦)، وأبو داود في «السنن» (رقم: ٣٩٠٤)، والترمذني في «الجامع» (رقم: ١٣٥)، والنسائی في «السنن الکبری» (رقم: ٩٠١٨-٩٠٢٠)، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ٦٣٩)، والدارمی في «السنن» (رقم: ١١٤١)، وابن أبي شیبة في «المصنف» (٤/٤، ٢٥٣-٢٥٢)، والبخاری في «التاریخ الکبیر» (٣/١٦-١٧)، وابن الجارود في «المتنقی» (رقم: ١٠٧)، والعقیلی في «الضعفاء» (١/٣١٨)، وابن عدی في «الکامل» (٢/٦٣٧)، والطحاوی في «شرح المشکل» (رقم: ٦١٣٠) و«شرح المعانی» (٣/٤٥)، والحاکم في «المستدرک» (١/٨)، والبیهقی في «السنن الکبری» (٧/١٩٨) من حديث أبي هریرة -رضي الله عنه-.

والحديث صححه الحاکم على شرط الشیخین، ووافقه الذهبی في «التلخیص»، وصححه الحافظ العراقي، وقوى إسناده الحافظ الذهبی، وصححه شیخنا الالبانی في «الإرواء» (رقم: ٢٠٠٦)، وخرجته بتوسیع في تعلیقی على «بلغ المرام» للحافظ ابن حجر -یسر الله إتمامه بخیر-.

فإنكم تقولون فيها وفي مثيلها: إنه كُفُرٌ دونَ الْكُفُرِ الأَكْبَرِ الْمُخْرِجِ عَنِ الْمَلَةِ - تماماً كما نقولُ نحنُ في تارك الصلاة المقرّ بوجوبها - .

فهل تُخَطِّيءُ قَوْلَكُمْ هَذَا بَأْنَ النَّبِيَّ ﷺ حِينَما تَكَلَّمُ بِهَذِهِ الْأَحَادِيثِ، تَكَلَّمُ بِهَا وَلَمْ يَكُنْ يُؤْمِنُ قَوْمٌ يُطْلَقُ عَلَيْهِمْ عَلَى حِلَّةٍ أَنَّهُمْ كُفَّارٌ كُفَّارًا دُونَ كُفُرٍ ! أَمْ نَقُولُ : إِنْ قَوْلَكُمْ هَذَا قَوْلٌ صَحِيحٌ نَاتِجٌ عَنِ الْجَمْعِ بَيْنَ هَذِهِ النَّصُوصِ وَغَيْرِهَا ؟ ! !

- ثم إن قوله ﷺ: «الْعَهْدُ الَّذِي بَيَّنَا وَبَيَّنُهُمْ» أي: الْأَمْرُ الَّذِي يُفَرَّقُ بَيْنَنَا نَحْنُ الْمُسْلِمِينَ وَبَيْنَ الْكُفَّارِ الْمُشْرِكِينَ . وَهَذَا الْأَمْرُ قَدْ يَكُونُ تَفْرِيقًا مِنْ حِلَّةِ الْحُكْمِ، وَقَدْ يَكُونُ تَفْرِيقًا مِنْ حِلَّةِ الْمَظَهُرِ وَالشَّكْلِ وَالصُّورَةِ . فَكُلَا الْأَمْرَيْنِ دَاخِلًا تَحْتَهُ .

وَلَمَّا ثَبَّتَ عَنْدَنَا مِنْ أَدْلِهِ أُخْرَى - وَقَدْ سَبَقَ ذَكْرُ بَعْضِهَا - أَنَّ التَّارِكَ بِغَيْرِ جُحُودٍ مُسْلِمٌ ؛ وَجَبَ الْجَمْعُ بَيْنَ تَلْكَ الْأَدْلِهِ وَبَيْنَ هَذَا الْحَدِيثِ، وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا بَأْنَ يَكُونَ الْمَرْادُ بِقَوْلِهِ ﷺ: «الْعَهْدُ الَّذِي بَيَّنَا وَبَيَّنُهُمْ» أي: الْأَمْرُ الَّذِي يُفَرَّقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ مِنْ حِلَّةِ الْمَظَهُرِ وَالشَّكْلِ وَالصُّورَةِ، لَا مِنْ حِلَّةِ الْحُكْمِ، بِمَعْنَى أَنَّ الْمُسْلِمِينَ يُصَلُّونَ، أَمَّا الْكُفَّارُ فَإِنَّهُمْ لَا يُصَلُّونَ، فَمَنْ كَانَ يَصْلِي ظَهَرَ لِمَنْ رَأَهُ أَنَّهُ مُسْلِمٌ، وَأَمَّا مَنْ لَمْ يَكُنْ يَصْلِي فَإِنَّهُ يُعْرَفُ أَنَّهُ مِنَ الْكُفَّارِ<sup>(١)</sup> .

(١) وَلَيْسَ هَذَا بِبَعِيدٍ؛ فَالنَّبِيُّ ﷺ نَهَى فِي أَحَادِيثٍ كَثِيرَةٍ عَنِ التَّشْبِهِ بِالْكُفَّارِ وَالْمُشْرِكِينَ، وَقَالَ: «مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ»<sup>(١)</sup>، فَهُلْ أَصْبَحَ ذَلِكَ الْمُتَشَبِّهُ فَرِداً مِنْهُمْ، كَافِرًا مِثْلَهُمْ ؟ أَمْ أَنَّهُ أَصْبَحَ مِنْهُمْ فِي الْقَدْرِ الْمُشْتَرِكِ الَّذِي شَابَهُهُمْ فِيهِ ؟ ! ! لَا شَكَّ أَنَّهُ الثَّانِي . وَرَاجِعٌ كَلَامُ شِيْخِ الْإِسْلَامِ فِي «الْاِقْتَضَاءِ» (ص: ٥٧ - فَمَا بَعْدَ) .

.....

### (أ) حَدِيثٌ صَحِيحٌ :

رواهُ أَحْمَدُ فِي «الْمُسْنَدِ» (رَقْمُ: ٥١١٤، ٥١١٥، ٥٦٦٧، ٥١١٥) ، - ط: شَاكِرٌ، وَأَبُو دَاوُدُ فِي «السَّنْنَ» (١٧٣/٢) ، وَغَيْرِهِمَا بِإِسْنَادٍ حَسْنٍ مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا - . وَلَهُ طَرِيقٌ أُخْرَى عَنْهُ عِنْدَ الطَّحاوِي فِي «الْمُشْكَلِ» (٨٨/١)، وَشَاهِدٌ مِنْ حَدِيثِ حَذِيفَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - ، فِيهِمَا يَصْحُحُ الْحَدِيثُ، وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ .

فيكون النبي ﷺ قد أطلق «العهد» بقسميه، وأراد بعضه؛ بدلالة الأدلة القاضية بعدم كفر التارك بغير جحود، وهذا كقوله تعالى: «وَإِنَّ كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصْبِعَهُمْ فِي مَاذَا نَهَمُ» [نوح: ٧]؛ فإن الأصعب هو ذاك العضو المعروف بكماله، ويشتمل على الأنملة، والمراد بالأصعب هنا الأنملة. فأطلق الكل وأراد البعض؛ والذي جعلنا نقول ذلك هو استحالة إدخال جميع الأصعب في الأذن. والله أعلم<sup>(١)</sup>.

-٣- أما احتجاجهم بحديثي «صحيح مسلم»<sup>(٢)</sup> من أن النبي ﷺ علق قاتل النساء ومنابذتهم بالسيف إذا تركوا إقامة الصلاة، وقد ورد في حديث عبادة: «بَايَعْنَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى . . . وَأَنْ لَا نُنَازِعَ الْأَمْرَ أَهْلَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنْ تَرَوُا كُفُرًا بِوَاحِدًا عِنْدَكُمْ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ»<sup>(٢)</sup>.

فنقول لهم: إنكم قد أصبتُمْ أَجْرًا واحِدًا في استدلالكم هذا؛ إذ إنكم قد استلزَمْتُم مِنَ المقاتلَةِ المُنَازَعَةَ، واستلزَمْتُم مِنَ المُنَازَعَةِ المُقاوَلَةَ! وهذا مُنشأً الخطأ؛ إذ قد تكون مُنازَعَةً بلا مقاتلَة، وقد تكون مقاتلَةً بلا مُنازَعَة، بل في حديثي «صحيح مسلم» المقاتلَةُ فقط على تَرْكِهِم إقامة الصلاة -ليس إلا- مع كونهم أمراء لهم من الحق ما للأمراء المصليين. ليس فيهما تعرُضُ الْبَتَةَ لِمُنازَعَةِ الْأَمْرَاءِ وَخَلْعِهِمْ وَتَوْلِيَةِ غَيْرِهِمْ، ولا يلزم من المقاتلَةِ الخَلْعُ كما قلنا آنفًا.

أما حديث عبادة، ففيه مُنازَعَتُهُم الْأَمْرَ وَخَلْعُهُمْ إِذَا ظَهَرَ مِنْهُمْ كُفُرٌ بِوَاحِدٍ، وَلَمْ يَتَكَلَّمْ عَنِ الْمُقاوَلَةِ أَصْلًا؛ إِذْ يُمْكِنُ خَلْعُهُمْ دُونَ مُقاوَلَة.

(١) انظر لِزَاماً: «فيضٌ من رب الناس» (ص: ٧١، ٨٦، ٨٨، ٨٩-٨٩).

(٢) سبق تخریج هذه الأحادیث (ص: ٤٠-٤١).

## حكم تارك الصلاة

فهذان حكمان مختلفان، لا علاقة بينهما؛ فالحكم الأول - وهو المقاتلة - يكون عند تركِهم إقامة الصلاة - والمقاتلة لا تعني أنهم كفارٌ كما هو معلوم -، والحكم الثاني - وهو المنازعَةُ، والخلعُ، وتوليةُ الغير - عند رؤية الكفر الواح منهم<sup>(١)</sup>. فتأمل!<sup>(٢)</sup>

(١) وانظر معنى المنازعَة في «السان العربي» (١٤/١٠٧).

(٢) وبعد كتابة هذا الكلام بأكثر من عام جمعتني إحدى المجالس العلمية بالأخ الفاضل أبي حذيفة المصري، رضا بن فكري - حفظه الله -، ووقع السؤال عن هذه المسألة والبحث فيها، فأدلى كلّ بدلٍ، فكان مما قاله الآخر أبو حذيفة - حفظه الله - جواباً عن هذه النقطة:

إن قوله عليه السلام في حديث أم سلمة - رضي الله عنها -: «لا؛ ما صلوا» هو في الحقيقة يُرَادُ منه إعطاء هؤلاء الحُكَّام فُرْصَةً إِمْهَالٍ حتى تَرْدَعُهُم صلاتُهم وتنهَاهم عن المنكر الذي صدرَ منهم؛ فقد قال رَبُّنَا جَلَّ وَعَلَّا في الآية المُعْرُوفَة: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ [العنكبوت: ٤٥]؛ فهو علاجٌ ورَدْعٌ إيماني من داخل النفس المؤمنة، منشأه المحافظة على الطاعة، وهي متمثلة هنا في فعل الصلاة.

وأما قوله عليه السلام في حديث عوف بن مالك - رضي الله عنه -: «لا؛ ما أقاموا فيكم الصلاة»؛ فالمرادُ منه هو عَدَمُ متابعتهم؛ لكونهم أقاموا الصلاة في الناس في المساجد والمصليات، الجُمُع والجماعات وصلوات العيدين والاستسقاء وغيرها؛ فقد حمل المُشَرِّعُ العُلَمَاء والخطباء والدُّعَاء إلى الله تعالى مسؤولية كبيرة؛ ليقوموا بدورهم في الإصلاح والتوجيه عامة، وفي توجيه وإصلاح الحاكم خاصة حتى تزول تلك المنكرات، والقيام بهذه المسؤولية سيكون بالطبع - من خلال المساجد التي أقاموا هم - أي: الحُكَّام - الصلاة فيها.

فهذا علاجٌ وإصلاحٌ للحاكم عن طريق أهْلِ الْعِلْمِ الذين يُفترضُ فيهم أن يُؤْتَوْا في المجتمع والحاكم معاً.

أما إذا لم يجد ذلك نفعاً، ولم يتتصح الحاكم، ولم تنه صلاته، ولم يرتدع؛ فحينئذ تكون المتابدة والمقاتلة، وحينئذ ستكون مُبَرَّةً، وهذا مع صلاته وإقامته الصلاة في الناس بالطبع، فافهموا هذا جيداً.

= وهذا الذي قُلْتُه هو ما جَرَىٰ عَلَيْهِ عَمَلٌ بَعْضِ السَّلَفِ؛ فَقَدْ خَرَجَ بَعْضُهُمْ فِعْلًا عَلَىٰ حُكَّامَ رَأَوْا مِنْهُمْ مَا يُتَكَبِّرُونَ مَعَ أَنَّهُمْ يَقِيمُونَ الصَّلَاةَ فِي النَّاسِ؛ فَقَدْ خَرَجَ الْحَسِينُ بْنُ عَلَيٍّ عَلَىٰ مَعَاوِيَةَ بْنَ أَبِي سَفِيَّانَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ-، وَخَرَجَ ابْنُ الْأَشْعَثِ وَمَعَهُ سَعِيدُ بْنَ جَبَّيْرٍ عَلَىٰ الْمُحَاجَاجَ بْنَ يَوْسَفَ الثَّقَفِيِّ، وَالْمُتَبَعِّدُ لِلتَّارِيخِ الْإِسْلَامِيِّ يَجِدُ الْكَثِيرَ مِنْ هَذَا.

بَلْ إِنَّ بَعْضَ مَنْ لَمْ يَخْرُجْ مِنَ السَّلَفِ كَانَ الْمَانِعُ عَنْهُ فَقَطْ هُوَ النَّظَرُ إِلَىِ الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ، وَأَنَّهُ رَأَىِ الْمَفَاسِدَ أَعْظَمَ مِنَ الْمَصَالِحِ.

فَهَذَا هُوَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا-، عَلَّلَ عَدَمَ خَرْوَجَهُ -لَمَّا خَطَبَ مَعَاوِيَةَ وَقَالَ: «مَنْ كَانَ يُرِيدُ أَنْ يَتَكَلَّمَ فِي هَذَا الْأَمْرِ فَلْيَطْلُعْ لَنَا قَرْنَاهُ، فَلَنَخْنُ أَحَقُّ بِهِ مِنْهُ وَمِنْ أَيْهِ» -بِقَوْلِهِ: «فَحَلَّتْ حُبُّوَّتِي، وَهَمَمْتُ أَنْ أَقُولَ: أَحَقُّ بِهِذَا الْأَمْرِ مِنْكَ مَنْ قَاتَلَكَ وَأَبَاكَ عَلَىِ الْإِسْلَامِ، فَخَشِيَّتُ أَنْ أَقُولَ كَلْمَةً تُنَزَّفُ بَيْنَ الْجَمْعِ وَتُسَنِّفُ الدَّمَ وَيُخْمَلَ عَنِّي غَيْرُ ذَلِكَ، فَذَكَرْتُ مَا أَعْدَ اللَّهُ فِي الْجَنَانِ» أَهُ، وَالْأَكْثَرُ فِي «صَحِيحِ الْبَخَارِيِّ» [بِرَقْمٍ: ٤١٠٨].

أَمَا عَنْ قَوْلِهِ رَبِّكُلُّهُ فِي حَدِيثِ عِبَادَةِ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-: «إِلَّا أَنْ تَرَوَا كُفَّارًا بَوَاحًَا...»؛ فَهَذَا يُفِيدُ (أَوْ يُجِيزُ) مُشْرُوعِيَّةَ الْخَرْوَجِ عَلَىِ الْحُكَّامِ إِذَا مَا صَدَرَ مِنْهُمُ الْكُفَّارُ الْبَوَاحُ وَلَوْ أَدْعَى أَحَدُهُمُ إِقَامَةَ الصَّلَاةِ أَوْ رُمِيَّ يُصَلِّيَ، بَلْ وَلَوْ أَقَامَ الصَّلَاةَ فِي النَّاسِ.

فَهَذَا شَيْءٌ، وَذَاكَ شَيْءٌ آخَرُ!

وَبِالْتَّالِيِّ: نَرَىٰ رِبْطًا بَعْضِ الْعُلَمَاءِ الْأَجْلَاءِ بَيْنَ هَذَا الْحَدِيثِ وَبَيْنَ الْحَدِيثِيْنِ السَّابِقِيْنِ غَيْرَ وَارِدٍ، وَعَلَيْهِمْ يَرِدُ الْأَتَيْ:

١- لَوْ قَالَ حَاكِمٌ مَا: حُكْمِي كُحْكُمُ اللَّهِ تَعَالَىٰ أَوْ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ مِنْ حُكْمِهِ تَعَالَىٰ، هَلْ تَمَنَّ صَلَاتُهُ هُوَ كَوْنُ مَا صَدَرَ مِنْهُ كُفَّارًا بَوَاحًَا؟ وَهَلْ تَمَنَّ مِنَ الْخَرْوَجِ عَلَيْهِ؟!

٢- هَلْ فَهِمَ مَنْ خَرَجَ فِعْلًا [مِنَ السَّلَفِ] عَلَىِ الْحُكَّامِ الَّذِينَ صَدَرُ مِنْهُمُ الْمُنْكَرُ -وَالَّذِينَ (أَيْضًا) لَمْ يَخْرُجُوا وَلَكِنْهُمْ وَافَقُوا عَلَىِ أَصْلِ الْمِبْدَا إِلَّا أَنَّهُمْ رَجَحُوا تَرْكَ الْخَرْوَجِ لِكَثِيرَ الْمَفَاسِدِ الْمُتَرَبِّةِ عَلَيْهِ -أَنَّ الْخَرْوَجَ لَا يَجُوزُ مَا صَلَى الْحَاكِمُ أَوْ مَا أَقَامَ فِيهِمُ الصَّلَاةَ؟!

٣- هَلْ عُرِفَ أَوْ تُقَلَّ عَنْ أُولَئِكَ الْحُكَّامِ الَّذِينَ خُرَجُوا عَلَيْهِمْ أَنَّهُمْ تَرَكُوا الصَّلَاةَ أَوْ لَمْ يَقِيمُوهَا فِي النَّاسِ؟ وَهَلْ أَتُوا كُفَّارًا بَوَاحًَا عَنَّدَنَا فِيهِ مِنَ اللَّهِ بَرْهَانٌ؟!

## حكم تارك الصلاة

إِنَّمَا أَرَدْنَا مِثْلًا - أَنْ تُبَوَّبَ بَابًا عَلَى هَذِهِ الْأَحَادِيثِ (حَدِيثُ عِبَادَةِ وَحَدِيثُي أَمْ سَلْمَةَ، وَعَوْفَ بْنَ مَالِكٍ)؛ فَإِنَّا نَقُولُ: «بَابٌ: مُقَاتَلَةُ الْأَمْرَاءِ عِنْدَ تَرْكِهِمْ إِقَامَةَ الصَّلَاةِ، وَخَلْعِهِمْ عِنْدَ كُفْرِهِمْ كُفْرًا بَوَاحًا»<sup>(١)</sup>.

وَعَلَيْهِ: فَاسْتِدْلَالُ الْمُخَالِفِ بِهَذِهِ الْأَحَادِيثِ غَيْرُ صَحِيحٍ؛ فَإِنَّهُ قَالَ: «فِي هَذِئِ الْحَدِيثَيْنِ دَلِيلٌ عَلَى مُنَابَذَةِ الْوِلَاةِ بِالسَّيْفِ إِذَا لَمْ يَقِيمُوا الصَّلَاةَ، وَلَا تَجُوزُ مُنَازَعَةُ الْوِلَاةِ وَقَتْلُهُمْ إِلَّا إِذَا أَتَوْا كُفْرًا صَرِيحًا عِنْدَنَا فِيهِ بَرْهَانٌ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى؛ لِقَوْلِ عِبَادَةِ بْنِ الصَّامِتِ: . . . (فَذِكْرُ الْحَدِيثِ)»<sup>(٢)</sup>. هَذَا أَوْلَى.

لِذَلِكَ كُلِّهِ نَقُولُ: إِنَّ الرَّبْطَ الْمُذَكُورَ بَيْنَ حَدِيثِي «صَحِيحُ مُسْلِمٍ» وَحَدِيثِ عِبَادَةِ أَوْلَى: غَيْرُ وَاقِعٍ؛ حِيثُ لَوْ أَتَى بِالْكُفْرِ الْبَوَاحَ مَعَ الصَّلَاةِ لَا يَجِبُ خَلْعُهُ، وَهَذَا باطِلٌ.

ثَانِيًّا: لَمْ يَكُنْ عَلَى فَهْمٍ وَعَمَلِ السَّلَفِ الصَّالِحِ الْمُنْتَقُولِيْنَ.  
ثَالِثًا: مُتَكَلِّفًا؛ حِيثُ إِنَّ الْحَدِيثَيْنِ الْأَوَّلَيْنِ مَفْهُومُهُمَا مُسْتَقْلٌ تَمَامًا عَنْ مَفْهُومِ الْحَدِيثِ الْثَالِثِ الْمُنْفَرِدِ، الَّذِي هُوَ مُنْفَرِدٌ فِي مَفْهُومِهِ أَيْضًا، وَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ<sup>(٣)</sup>.

(١) وَفِي «فَتْحِ الْمُبَارَكَةِ» (ص: ٢٠٠-٢٠٢) نَحْوُ هَذَا الْكَلَامِ.

(٢) فَنَحْنُ نَقُولُ: «نَعَمْ»، وَ«لَا»:

«نَعَمْ» فِي قَوْلِكُمْ: «فِي هَذِئِ الْحَدِيثَيْنِ دَلِيلٌ عَلَى مُنَابَذَةِ الْوِلَاةِ بِالسَّيْفِ إِذَا لَمْ يَقِيمُوا الصَّلَاةَ».

وَ«لَا» فِي قَوْلِكُمُ الْآخَرِ؛ لَأَنَّا نَقُولُ لَكُمْ: مَا هُوَ الدَّلِيلُ عَلَى عَدَمِ جَوازِ مُقَاتَلَتِهِمْ إِلَّا إِذَا أَتَوْا كُفْرًا صَرِيحًا؟

فَإِنْ قُتِلُوكُمْ: مَا ذَكَرْنَا فِي الْفَقْرَةِ نَفْسِهَا - وَهُوَ حَدِيثُ عِبَادَةِ - .

(٤) قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ النَّعْمَانِي - عَفَا اللَّهُ عَنْهُ -: وَانْظُرْ فِي هَذِهِ الْجُزِيَّةِ كِتَابَ: «مُعَالَمَةُ الْحُكَمَاءِ فِي ضَوْءِ الْكِتَابِ وَالسَّنَةِ» لِلشِّيْخِ عَبْدِ السَّلَامِ بِرْجَسْ، وَخَاصَّةً (ص: ١٢٣-١٤٢، ١٢٧-١٢٦، ١٣٧-١٦٠) مِنْهُ، وَاللَّهُ وَلِيُّ التَّوْفِيقِ، وَهُوَ حَسِيبِي وَنَعْمَ الوَكِيلِ.

ثانياً: إن سلمنا لكم -جدلاً- أن المراد بقتالهم في حديثي أم سلمة وعوف بن مالك هو منازعتهم الأمر وتولية غيرهم؛ فيكون الجمْعُ الصحيحُ حيّثُ: أنه لا يجوزُ منازعةُ الأمْرَاءِ وتوليةُ غيرهم إلا إذا أتوا كُفْرًا بواحًا أو تركوا إقامة الصلاة<sup>(١)</sup>.

هذا ما عندي -الآن- على أقوى ما استدلُّوا به من الكتاب والسنّة<sup>(٢)</sup>.

قلنا لكم: إن الحديث ليس فيه إلا منازعتهم الأمر إذا أتوا كفراً بواحًا. والمنازعةُ لا تسلّزم المقاتلة كما سبق آنفًا، فليس -إذن- لكم دليلٌ في هذا الحديث -ولا في غيره- يدلُّ على عدم جواز مقاتلتهم إلا إذا أتوا كفراً بواحًا.

(١) وعطف الجملة الأخيرة (أو تركوا إقامة الصلاة) على جملة كفر البوح إنما هو للدلالة على أن ترك إقامة الصلاة ليس من الكفر البوح؛ لما سبق ذكره من أدلة دلت على عدم كفر التارك المُقرّ بوجوبها، واستفادنا الحكم بجواز منازعتهم عند تركهم إقامة الصلاة من حديثي أم سلمة وعوف بن مالك -هذا طبعاً على التسلیم لكم أن المراد بالمقاتلة الخلع والمنازعة، وإلا؛ فنحن لا نُسلِّمُ به؛ لما سبق ذكره في الوجه الأول - فتأمّل، والله تعالى أعلم.

(٢) أما قول من قال: إن إجماعَ الصَّحَّابَةِ قد انعقدَ على تكبير تارك الصلاة مُطلقاً دون تفصيل؛ فقولُ تُغْنِي حكايَتُهُ عن رده، لكن مع ذلك نقول:

أولاً: إن عدمَ الْعِلْمِ بالمخالف لا يعني العَدَمَ، والجزمُ بهذا الإجماع من قُبَيل عدمِ الْعِلْمِ، وليس من قُبَيلِ الْعِلْمِ بالعدَمِ، وعدمُ الْعِلْمِ لا حُجَّةٌ فيه، ويُكفي هنا أن العلماء قدِيمًا وحديثًا اختلفوا في المسألة، وقد رأيَت الإمامَ أَحْمَدَ -وهو القائل: «إِيَّاكَ أَنْ تقولَ قَوْلًا لِيَسَ لَكَ فِيهِ إِمَامٌ» - قد جاءَتْ عنه روايَةٌ بعدم كُفْرِ تارك الصلاة، وبعض من قال بقولنا من أوسع أهل الحديث روايَةً كعمر بن عبد العزيز، والزهري، ومالك، والشافعي، وحماد بن زيد، ومكحول وغيرهم، فلو كانت المسألة مُجمِعًا عليها، ولم يكن ثُمَّ خلافٌ بين المتقدِّمين؛ ما كان لأَحْمَدَ ولا لغيره -وهم جمَاهِيرُ أهل العلم كما علمت- أن يُخالِفَ الإجماعَ! ولذلك قال الإمامُ ابنُ المنيِّر -رحمه الله- في كتابه «الإجماع» (ص: ١٥٨) -عندما ذكر تارك الصلاة-: «لَمْ أَجِدْ فِيهِ إِجْمَاعًا».

وها أنا مُورِّدُ لك -بعد قليلٍ- فُصُولاً ماتِعةً، وأجوبَةً رائعةً، للشيخ الإمام، عَلَمُ الأعلام، قُدوةُ المحققين، وعُمدةُ المتعلّمين، إمام الأئمَّة، وشمسِ الأُمَّة، فريدُ عَصْرِهِ، وقَرِيبُ دَهْرِهِ، شيخُ الإسلام عَلَى الإِطْلَاقِ، ومُحرِّرُ العُلُومِ بالاتفاق، أحمدَ بنِ عبدِ الْحَلِيمِ بنِ تَيْمَةَ -رحمَهُ اللَّهُ تَعَالَى رَحْمَةً وَاسِعَةً- من الجزء الثاني والعشرين من «مجموع الفتاوى» (ص: ٤٠-٦٣).

ثانياً: إن القول بالإجماع فيه تَضْليلٌ وتجهيلٌ لكلٍّ منْ قال بخلافِ هذا القول ! فالتضليل لأنهم قالوا بخلاف الإجماع المزعوم، والتجهيل لأنهم يَجْهَلُونَ الحُكْمَ بعدم جواز مخالفَة الإجماع، أو على فَرْضِ حُسْنِ الظنِّ بهم -أنهم لم يعلموا هذا الإجماع ولم يدرُوا به ! وأَحْلَامُهُمُّ ! فتأمل -رعاكَ اللَّهُ-

ثالثاً: إن الإجماع المزعوم هنا هو ما يُعرَفُ عند علماء الأصول بالإجماع السُّكُوتِيِّ، وهو - كما يقول الخطيب البغدادي -رحمَهُ اللَّهُ- في «الفقيه والمتفقة» (١٧٠/١) -: «أَن يَشْتَهِرَ القَوْلُ أَو الْفِعْلُ مِنَ الْبَعْضِ، فَيُسْكُتُ الْبَاقُونَ عَنْ إِنْكَارِهِ» أَهـ. قلتُ: أو الاعتراف به -أيضاً-.

وهذا النوع من الإجماع مُختلفٌ فيه، فَمَنْ قاتَلَ إِنَّهُ إِجْمَاعٌ وَحْجَةٌ. ومن قاتَلَ: ليس إجماعاً ولا حجَّةً. ومن قاتَلَ: إِنَّهُ حجَّةٌ وليس إِجْمَاعاً، ... إلى غير ذلك مما لا مجال لتفصيله الآن. والراجح -عندِي- القولُ الآخرُ -وهو اختيار جماعة من الأصوليين منهم الآمدي في «الأحكام» (١/٣٦١) -؛ فالساكتُ لا يُسْبِبُ إِلَيْهِ قَوْلُ؛ إذ قد يكونُ سكوتُهُ عن الإنكار لعارضِهِ في الأدلة عنده، أو لعدم حُصُولِ ما يُفِيدُهُ الاجتِهادُ في تلك الحادثة إثباتاً أو نفيَاً، أو لغير ذلك من الاحتمالات التي ذكرها أهلُ العلم.

اللهم إلا إذا أفادَتِ القرائِنُ الْعِلْمَ بِرَضَا السَّاكِتِينَ، فيصيرُ إجماعاً في هذه الحالة -وهو اختيار الغزالي في «المستصفى» (١/١٩١) -؛ لأنَّ إِفادَةَ القرائِنِ الْعِلْمَ بِرَضَا كِفَادَةُ التُّطْقِ لَهُـ. والله أعلم.

وانظرُ هَذِهِ الْمَسَأَلَةِ في «المَحْصُول» (٢/٢١٥) لِلرَّازِيِّ، و«الْمَنْخُول» (ص: ١٩/٢٦٧-٢٦٨) لِلْغَزَالِيِّ، و«مَجْمُوعُ فَتاوىِ شِيخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تَيْمَةَ» (١٩/٢٦٧-٣١٨)، و«الْمَسْوَدَةُ» (ص: ٣٣٥) لِآلِ تَيْمَةَ، و«نَهَايَةُ السَّوْلِ» (٣/٢٩٤) لِلإِسْنَوِيِّ، و«الْتَّلْخِيصُ» (ص: ٣/٩٨-٩٩) لِلْجَوَيْنِيِّ، و«إِرْشَادُ الْفَحْولِ» (ص: ١٢٧-١٢٨) لِلشُّوكَانِيِّ، و«مَعَالِمُ أَصْوَلِ الْفَقَهِ» (ص: ١٦٤-١٦٣) لِمُحَمَّدِ حَسِينِ الْجِيَزَانِيِّ.

وقد سُئلَ -رحمهُ اللهُ- فيها عن تَارِكِ الصَّلَاةِ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ، هُلْ هُوَ مُسْلِمٌ فِي تَلْكَ الْحَالِ أَمْ لَا؟ ثُمَّ سُئلَ عَمَّنْ يَؤْمِرُ بِالصَّلَاةِ فَيَمْتَعُ، وَمَاذَا يَجْبُ عَلَيْهِ؟ ثُمَّ سُئلَ عَنْ رَجُلٍ يَأْمُرُ النَّاسَ بِالصَّلَاةِ وَلَمْ يُصَلِّ؟ ثُمَّ سُئلَ عَنْ رَجُلٍ تَرَكَ صَلَاةً وَاحِدَةً عَمَدًا بِنِيَةٍ أَنَّهُ يَفْعُلُهَا بَعْدِ خَرْجِهِ وَقَتْهَا قَضَاءً؟ ثُمَّ سُئلَ عَنْ مُسْلِمٍ تَرَكَ لِلصَّلَاةِ وَيُصَلِّيُ الْجَمْعَةَ؟

وَنَظَرًا لِأَهْمَيَّةِ هَذِهِ الْأَسْئِلَةِ وَارْتِبَاطِهَا بِوَاقِعِنَا أَشَدَّ الْاِرْتِبَاطِ عَزَّمْتُ عَلَى اسْتِخْرَاجِهَا مِنْ «مَعْجَمُ الْفَتاوَى» وَإِفْرَادِهَا بِالطَّبِيعِ كِرْسَالَةً مُسْتَقْلَةً، لِتَكُونَ فِي مَتَنَوْلِ الْجَمِيعِ، وَيَعْمَلُ النَّفْعُ بِهَا، فَضَبَطْتُ نَصَّهَا، وَخَرَجْتُ أَحَادِيثَهَا، وَعَلَقْتُ عَلَيْهَا، وَكَتَبْتُ لَهَا تَلْكَ الْمُقْدَمَةَ الْقَصِيرَةَ الْمُخْتَصَرَةَ، ثُمَّ وَضَعْتُهَا بَيْنَ يَدِي الْأَخِ الشِّيْخِ مُشْهُورِ بْنِ حَسَنِ الْأَلْ سَلَمَانَ، فَقَرَأَهَا وَرَاجَعَهَا، وَأَثْنَى عَلَيْهَا خَيْرًا، فَاللَّهُ أَسْأَلُ أَنْ يَنْفَعَ بِهَا وَيَجْعَلَهَا خَالِصَةً لِوَجْهِهِ الْكَرِيمِ، وَأَنْ يَجْزِيَنِي عَلَيْهَا الشَّوَّابَ الْعَظِيمَ، «يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَقَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ»؛ إِنَّهُ جَوَادٌ كَرِيمٌ وَخَيْرٌ مَسْئُولٌ.

وَأَخِيرًا أَقُولُ كَمَا قَالَ الْخَطِيبُ الْبَغْدَادِيُّ -رَحْمَهُ اللَّهُ- فِي مُقْدَمَةِ «مَوْضِعِ أَوْهَامِ الْجَمْعِ وَالتَّفْرِيقِ» (١/٥):

«وَلَعِلَّ بَعْضَ مَنْ يَنْظُرُ فِيمَا سَطَرْنَا، وَيَقْفُضُ عَلَى مَا لَكَتَبْنَا هَذَا ضِمَّنَاهُ يُلْحِقُ سَيِّئَةَ الظَّنِّ بِنَا، وَيَرِي أَنَا عَمَدْنَا لِلْطَّعْنِ عَلَى مَنْ تَقْدَمَنَا، وَإِظْهَارُ الْعِنْبِ لِكِبَرِاءِ شَيْوُخِنَا وَعُلَمَاءِ سَلَفِنَا! وَأَنَّى يَكُونُ ذَلِكَ! وَبِهِمْ دُكِرْنَا، وَبِشُعَاعِ ضَيَّاَهُمْ تَبَصَّرْنَا، وَبِاَقْفَانِنَا وَاضِحَّ رُسُومِهِمْ تَمَيَّزْنَا، وَبِسُلُوكِ سَبِيلِهِمْ عَنِ الْهَمْجِ تَحَرَّزْنَا، وَمَا مِثْلُهُمْ وَمِثْلُنَا إِلَّا كَمَا ذَكَرَ أَبُو عُمَرٍ بْنَ الْعَلَاءِ... : مَا نَحْنُ فِيمَنْ مَضَى إِلَّا كَبَقْلٍ فِي أُصُولِ نَخْلٍ طِوَالٍ» أَهـ.

هذا؛ ولا يفوتنـي أن أـشكـرـ أخـانـا وـشـيخـنـا أباـ الـحـارـثـ عـلـيـ بنـ حـسـنـ بنـ عـلـيـ الـحـلـبـيـ الـأـثـرـيـ -ـ حـفـظـهـ اللـهـ -ـ عـلـىـ مـرـاجـعـهـ هـذـهـ الرـسـالـةـ -ـ رـغـمـ ضـيـقـ وـقـتـهـ وـكـثـرـةـ أـشـغالـهـ -ـ وـفـتـحـهـ مـكـتـبـتـهـ أـمـامـيـ ،ـ وـحـسـنـ اـسـتـقـبـالـهـ لـيـ ،ـ جـزـاءـ اللـهـ خـيـرـاـ؛ـ فـ «ـمـنـ لـاـ يـشـكـرـ النـاسـ لـاـ يـشـكـرـ اللـهـ»ـ .ـ كـمـاـ قـالـ نـبـيـاـ عـلـيـهـ السـلـاـمـ (١ـ)ـ .ـ

### (١) حـدـيـثـ صـحـيـحـ :

رواه أـحـمـدـ فـيـ «ـمـسـنـدـهـ»ـ (ـرـقـمـ ٤٩٢ـ ،ـ ٢٥٨ـ ،ـ ٣٠٢ـ ،ـ ٢٩٥ـ ،ـ ٤٦١ـ ،ـ ٣٨٨ـ )ـ ،ـ وـأـبـوـ دـاـوـدـ فـيـ «ـالـسـنـنـ»ـ (ـرـقـمـ ٤٨١١ـ)ـ ،ـ وـالـتـرـمـذـيـ فـيـ «ـالـجـامـعـ»ـ (ـرـقـمـ ١٩٥٤ـ)ـ ،ـ وـالـطـيـالـسـيـ فـيـ «ـمـسـنـدـهـ»ـ (ـرـقـمـ ٢٤٩١ـ)ـ ،ـ وـالـبـخـارـيـ فـيـ «ـالـأـدـبـ الـمـفـرـدـ»ـ (ـرـقـمـ ٢١٨ـ)ـ ،ـ وـأـبـوـ يـعـلـىـ فـيـ «ـمـسـنـدـهـ»ـ (ـرـقـمـ ١١٢٢ـ /ـ ٢ـ)ـ ،ـ وـابـنـ حـبـانـ فـيـ «ـصـحـيـحـهـ»ـ (ـرـقـمـ ٣٤٠٧ـ)ـ ،ـ وـالـبـيـهـقـيـ فـيـ «ـالـسـنـنـ الـكـبـرـيـ»ـ (ـرـقـمـ ١٨٢ـ /ـ ٦ـ)ـ وـ«ـشـعـبـ الـإـيمـانـ»ـ (ـرـقـمـ ٩١١٧ـ)ـ وـ«ـالـأـدـابـ»ـ (ـرـقـمـ ٢٥٢ـ)ـ ،ـ وـأـبـوـ نـعـيمـ فـيـ «ـالـحـلـيـةـ»ـ (ـرـقـمـ ٣٨٩ـ وـ٩ـ /ـ ٢٢ـ)ـ ،ـ وـالـخـرـائـطـيـ فـيـ «ـفـضـيـلـةـ الشـكـرـ»ـ (ـرـقـمـ ٨٠ـ)ـ -ـ وـسـقـطـ مـنـ سـنـدـ الرـبـيـعـ بـنـ مـسـلـمـ !ـ ،ـ وـأـبـوـ الشـيـخـ فـيـ «ـالـأـمـالـ»ـ (ـرـقـمـ ١١٠ـ)ـ ،ـ وـابـنـ أـبـيـ الدـنـيـاـ فـيـ «ـقـضـاءـ الـحـوـائـجـ»ـ (ـرـقـمـ ٧٢ـ)ـ ،ـ وـالـبـغـوـيـ فـيـ «ـشـرـحـ السـنـنـ»ـ (ـرـقـمـ ٣٦١٠ـ)ـ ،ـ وـغـيـرـهـ مـنـ طـرـيقـ الـرـبـيـعـ بـنـ مـسـلـمـ :ـ ثـنـاـ مـحـمـدـ بـنـ زـيـادـ عـنـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ -ـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ -ـ مـرـفـوـعـاـ بـهـ .ـ

قال الترمذـيـ :ـ «ـهـذـاـ حـدـيـثـ صـحـيـحـ»ـ .ـ

قال شـيـخـنـاـ الـأـلـبـانـيـ -ـ حـفـظـهـ اللـهـ -ـ فـيـ تـعـلـيـقـهـ عـلـىـ «ـالـمـشـكـاـةـ»ـ (ـرـقـمـ ٣٠٢٥ـ)ـ :ـ «ـإـسـنـادـ صـحـيـحـ»ـ .ـ

قلـتـ :ـ وـحـقـهـ أـنـ يـضـافـ :ـ عـلـىـ شـرـطـ مـسـلـمـ .ـ وـقـدـ وـقـعـ فـيـ طـبـعـةـ خـلـيلـ مـأـمـونـ شـيـخـاـ لـ «ـالـتـقـرـيـبـ»ـ فـيـ تـرـجـمـةـ مـحـمـدـ بـنـ زـيـادـ -ـ وـهـوـ الـحـارـثـ الـمـدـنـيـ -ـ (ـرـقـمـ ٦٦٠٨ـ /ـ ٢ـ)ـ :ـ «ـمـنـ الـثـالـثـةـ .ـ /ـ ٤ـ !ـ هـكـذـاـ ،ـ وـالـصـوـابـ أـنـهـ مـنـ رـجـالـ الـجـمـاعـةـ ،ـ كـمـاـ فـيـ «ـتـهـذـيـبـ الـكـمـالـ»ـ (ـرـقـمـ ٢١٩ـ /ـ ٢٥ـ)ـ ،ـ وـغـيـرـهـ .ـ

وـبـالـمـنـاسـبـ أـقـولـ :ـ إـنـ هـذـهـ طـبـعـةـ مـنـ «ـالـتـقـرـيـبـ»ـ [ـطـبـعـةـ شـيـخـاـ]ـ فـيـهاـ مـنـ الـأـخـطـاءـ مـاـ لـيـحـصـىـ ،ـ وـلـاـ حـولـ وـلـاـ قـوـةـ إـلـاـ بـالـلـهـ .ـ

وـفـيـ الـبـابـ عـنـ غـيـرـ وـاحـدـ مـنـ الصـحـابـةـ -ـ رـضـوـانـ اللـهـ تـعـالـىـ عـلـيـهـمـ أـجـمـعـينـ .ـ

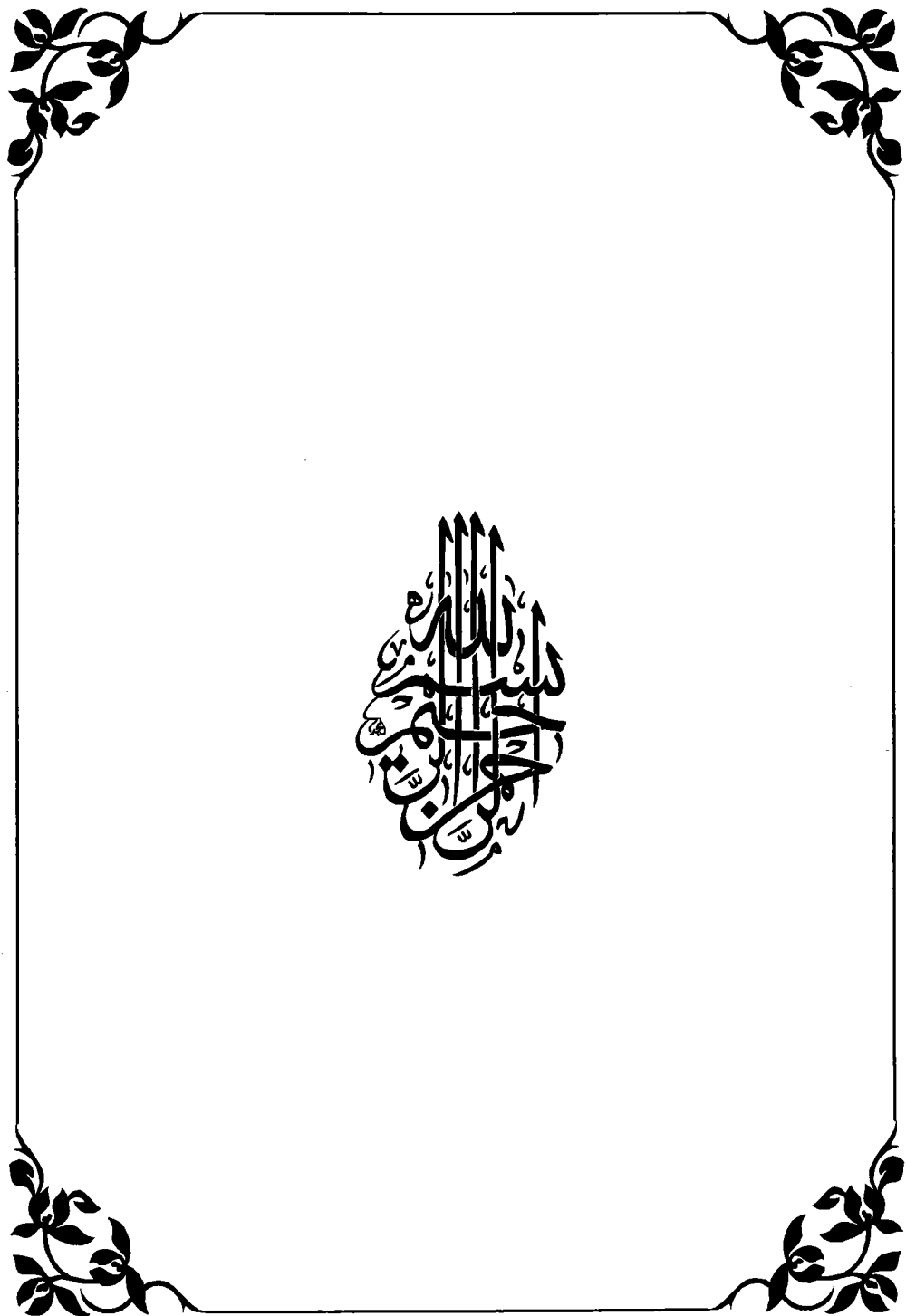
هذا، وإن أصبتُ فمن اللهٍ وحده، وإن أخطأتُ فمن نفسي ومن الشيطان، واللهُ ورسوله منه براء، ولا أدعُي الكمالَ لنفسي؛ فكلُّ بني آدم خطأ، وسبحانكَ اللهمَ وبحمدك، أشهدُ ألا إلهَ إِلا أنتَ، أستغفِرُكَ وأتوبُ إِلَيْكَ.

وصلى اللهُ وسلامَ وباركَ على سيدنا محمدٍ وعلى آلهِ وصحبهِ والتابعينَ لهم بِالْحَسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ، وآخر دعوانا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وكتبه

أبو عبد الله النعماني الأثري  
فؤاد بن الششتاوي







□ سُئل شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - عن تارك الصلاة من غير عذرٍ، هل هو مُسلمٌ في تلك الحال؟

فأجاب: أمّا تارك الصلاة: فهذا إن لم يكن معتقداً لوجوبها فهو كافرٌ بالنص والإجماع، لكن إذا أسلم ولم يعلم أنَّ الله أوجب عليه الصلاة، أو وجوب بعض أركانها: مثل أن يُصلِّي بلا وضوء، فلا يعلم أنَّ الله أوجب عليه الوضوء أو يُصلِّي مع الجنابة، فلا يعلم أنَّ الله أوجب عليه عُشُل الجنابة، فهذا ليس بكافرٍ إذا لم يعلم.

لكن إذا علم الوجوب: هل يجب عليه القضاء؟ فيه قولان للعلماء في مذهبِ أحمد ومالك وغيرهما.

قيل: يجب عليه القضاء، وهو المشهورُ عن أصحابِ الشافعى، وكثيرٌ من أصحابِ أحمد.

وقيل: لا يجب عليه القضاء، وهذا هو الظاهرُ.

وعن أحمد في هذا الأصل روايتان منصوصتان فيمن صلى في مَعَاطِنِ الإبل، ولم يكن عَلِمَ بالنهي، ثم عَلِمَ، هل يُعِيدُ؟ على روايتين.

ومنْ صلى ولم يَتوَضَّأْ من لُحُومِ الإبل، ولم يكن عَلِمَ بالنهي، ثم عَلِمَ، هل يُعِيدُ؟ على روايتين منصوصتين.

وقيل: عليه الإعادة إذا تركَ الصلاة جاهلاً بوجوبها في دار الإسلام دون دارِ الحربِ، وهو المشهورُ من مذهبِ أبي حنيفة.

والصائم إذا فعلَ ما يفطرُ به جهلاً بتحريمِ ذلك: فهل عليه الإعادة؟ على قولَينِ في مذهبِ أحمد.

وكذلكَ مَنْ فَعَلَ مَحْظُورًا فِي الْحَجَّ جَاهِلًا.

وأصلُ هذا: أَنْ حُكْمَ الْخِطَابِ؛ هَلْ يَبْتُ فِي حَقِّ الْمَكْلَفِ قَبْلَ أَنْ يَلْعُغَهُ؟ فِيهِ ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ فِي مَذْهَبِ أَحْمَدَ وَغَيْرِهِ.

قَوْلٌ: يَبْتُ، وَقَوْلٌ: لَا يَبْتُ، وَقَوْلٌ: يَبْتُ الْمُبْدَأُ دُونَ النَّاسِخِ.

وَالْأَظْهَرُ أَنَّهُ لَا يَجِبُ قَضَاءُ شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ، وَلَا يَبْتُ الْخِطَابُ إِلَّا بَعْدَ الْبَلَاغِ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى: «لَا تُنْذِرُكُمْ بِهِ، وَمَنْ يَلْعَغُ» [الأنعام: ١٩]، وَقَوْلِهِ: «وَمَا كَانَ مُعَذِّبَيْنَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا» [الإِسْرَاء: ١٥]، وَلِقَوْلِهِ: «لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ» [النَّسَاء: ١٦٥].

وَمِثْلُ هَذَا فِي الْقُرْآنِ مُتَعَدِّدٌ، يَبْيَنُ سُبْحَانَهُ أَنَّهُ لَا يُعَاقِبُ أَحَدًا حَتَّىٰ يَلْعَغَهُ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ.

وَمَنْ عَلِمَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ فَأَمَنَ بِذَلِكَ، وَلَمْ يَعْلَمْ كَثِيرًا مَا جَاءَ بِهِ لَمْ يَعْذِبِهِ اللَّهُ عَلَى مَا لَمْ يَلْعَغُهُ، فَإِنَّهُ إِذَا لَمْ يَعْذِبْهُ عَلَى تَرْزِكِ الْإِيمَانِ [إِلَّا]<sup>(١)</sup> بَعْدَ الْبَلَاغِ، فَأَنَّ<sup>(٢)</sup> لَا يَعْذِبُهُ عَلَى بَعْضِ شَرائِطِهِ إِلَّا بَعْدَ الْبَلَاغِ أُولَى وَأَخْرَى<sup>(٣)</sup>.

وَهَذِهِ سَنَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْمُسْتَفِيَضَةُ عَنْهُ فِي أَمْثَالِ ذَلِكَ.

(١) زِيادةُ ضَرُورِيَّةِ أَصْفَتُهَا؛ لِيُسْتَقِيمُ الْمَعْنَى.

(٢) فِي الْمُطَبَّوِعِ: «فَإِنَّهُ».

(٣) انظر: «مِجْمُوعُ الْفَتاوِيِّ» لِهِ (١/١٢١ وَ٢/٢٨٨ وَ١٢/٤٣٩)، وَ«مِيزَانُ الْأَصْوَلِ فِي نَتَائِجِ الْعُقُولِ» لِعَلَاءِ الدِّينِ السِّمْرَقَنْدِيِّ (١/٢٨٥)، وَ«أَصْوَاءُ الْبَيَانِ» لِلشِّنْقِيَّيِّ (٣/٤٧١-٤٧٢)، وَ«رَفْعُ الْحَرْجِ فِي الشَّرِيعَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ» لِلشِّيْخِ صَالِحِ بْنِ حَمِيدٍ (٢٢٩).

فإنه قد ثبت في «الصحيح» أن طائفه من أصحابه ظنوا أن قوله تعالى: «الْغَيْطُ الْأَبِيضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ» [البقرة: ١٨٧] هو الجبل الأبيض من الجبل الأسود، فكان أحدُهم يربطُ في رجلِه جبلاً، ثم يأكلُ حتى يتبيَّنَ هذا! فيَّنَ النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنَّ المرادَ بياضُ النهارِ، وسودُ الليلِ<sup>(١)</sup>، ولم يأمرُهم بالإعادةِ.

وكذلكَ عمرُ بْنُ الخطابِ وعَمَّارُ أَجْنَبَا، فلم يُصلِّي عمرٌ حتى أدركَ الماءَ، وظنَّ عَمَّارٌ أنَّ التُّرَابَ يَصِلُّ إِلَى مَا يَصِلُّ الماءُ، فتَرَغَّبَ كَمَا تَرَغَّبَ الدَّابَّةُ<sup>(٢)</sup>،

(١) يشير - رحمه الله تعالى - إلى ما رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٤٥١١)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ١٠٩١)، وغيرهما من حديث سهل بن سعد - رضي الله عنه - قال: «لما نزلت 『وَكَلَّوا وَأَشَرَّبُوا حَقَّ يَبْيَنَ لِكُوْنِ الْغَيْطِ الْأَبِيضِ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ』» كانَ الرجلُ إذا أرادَ الصَّومَ ربطَ أحدُهُمْ في رجلِهِ الخيطِ الأسودَ والخيطِ الأبيضَ، فلا يزالُ يأكلُ ويشربُ حتى يتبيَّنَ لهِ رِتْبُهُما، فأنزلَ اللهُ بعد ذلك: «منَ الْفَجْرِ»، فلَمَّا سمعوا أنَّما يعني بذلك الليلَ والنَّهارَ».

وفيَّهما - أيضاً - «صحيح البخاري» (رقم: ٤٥٠٩)، و«صحيح مسلم» (رقم: ١٠٩٠) من حديث عدي بن حاتم - رضي الله تعالى عنه - قال: «لَمَّا نزلت 『حَقَّ يَبْيَنَ لِكُوْنِ الْغَيْطِ الْأَبِيضِ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ』 قلتُ: يارَسُولَ اللهِ! إِنِّي أَجْعَلُ تَحْتَ وَسَادَتِي عَقَالَيْنِ: عَقَالَ أَبِيضَ، وَعَقَالَ أَسْوَدَ؛ أَعْرُفُ اللَّيلَ مِنَ النَّهَارِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ وِسَادَكَ لَعَرِيْضٌ؛ إِنَّمَا هُوَ سَوَادُ اللَّيلِ وَبِيَاضُ النَّهَارِ».

(٢) متفقٌ عليه:

رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٣٣٨)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٣٦٨)، وغيرهما عن عبد الرحمن بن أبي زيد قال: «جاءَ رجُلٌ إِلَى عَمَّارَ بْنِ الخطابِ، فَقَالَ: إِنِّي أَجْنَبُ، فَلَمْ أَجِدْ ماءً، فَقَالَ عَمَّارٌ: لَا تُصَلِّ، فَقَالَ عَمَّارٌ: أَمَا تَذَكَّرُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا وَأَنْتَ فِي سَرِيَّةٍ، فَأَجْنَبَنَا، فَلَمْ نَجِدْ ماءً، فَأَمَا أَنْتَ فَلَمْ تُصَلِّ، وَأَمَا أَنَا فَتَمَعَّنْتُ فِي التُّرَابِ، وَصَلَّيْتُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَضْرِبَ بِيَدِكَ الْأَرْضَ، ثُمَّ تُنْفَخُ، ثُمَّ تَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَكَ وَكَفِيكَ؟» فَقَالَ عَمَّارٌ: أَتَّقِ اللهَ يَا عَمَّارٌ! قَالَ: إِنْ شَاءَ لَمْ أُحَدِّثْ بِهِ، [فَقَالَ عَمَّارٌ: تُولِّيْكَ مَا تَوَلَّتْ].

وما بين المعقوفين رواية أخرى لمسلم.

## حكم تارك الصلاة

ولم يأْمُرْ واحِدًا مِنْهُمْ بِالْقَضَاءِ، وَكَذَلِكَ أَبُو ذِرٍّ بْنِي مُدَّةً جُنْبًا لَمْ يُصْلَّ، وَلَمْ يَأْمُرْهُ بِالْقَضَاءِ، بَلْ أَمْرَهُ بِالْتِيمُمِ فِي الْمُسْتَقْبَلِ<sup>(١)</sup>.

وفيهما - أيضاً - «صحيح البخاري» (رقم: ٣٤٧)، و«صحيح مسلم» (رقم: ٣٦٨) - في قصة ابن مسعود مع أبي موسى الأشعري؛ أن عماراً قال: «عشتى رسول الله ﷺ في حاجة، فأجبتُ، فلم أجد الماء، فتَمَرَّغْتُ في الصَّعِيدِ كَمَا تَمَرَّغَ الدَّابَّةُ، ثُمَّ أتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ؛ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ: «إِنَّمَا كَانَ يَكْفِيكَ أَنْ تَقُولَ بِيْدِيكَ هَكَذَا، ثُمَّ ضَرَبَ بِيْدِيهِ الْأَرْضَ ضَرْبَةً وَاحِدَةً، ثُمَّ مَسَحَ الشَّمَالَ عَلَى اليمينِ، وَظَاهِرَ كُفْيَهُ وَوَجْهُهُ». واللفظ لمسلم.

(١) حَدِيثٌ صَحِحٌ:

رواية أبو داود في «سننه» (رقم: ٣٣٢)، وابن حبان في «صحيحه» (رقم: ١٣١١)، والحاكم في «المستدرك» (١٧٠/١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١/٢٢٠) من طريق خالد بن عبد الله الواسطي عن خالد الحذاء عن أبي قلابة عن عمرو ابن بُجْدان عن أبي ذر - رضي الله عنه - قال:

«اجتمعتْ غُنْيَمَةُ عَنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَ: «يَا أَبَا ذَرٍ! ابْدُ فِيهَا»، فَبَدَأَتْ إِلَى الرَّبَّذَةِ، فَكَانَتْ تُصِينِي الْجَنَابَةَ، فَأَمْكَثَتِ الْخَمْسَ وَالسَّتَّ، فَأَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ، فَقَالَ: «أَبُو ذَرٍ؟» فَسَكَثَ، ثُمَّ قَالَ: «ثَكَلْتَكَ أَمْكَ يَا أَبَا ذَرٍ! لَأَمْكَ الْوَيْلُ!»، فَدَعَا لِي بِجَارِيَةِ سُودَاءَ، فَجَاءَتْ بِعَسَّٰ فِيهِ مَاءً، فَسَتَرَنِي بِثُوبٍ، وَاسْتَرَّتْ بِالرَّاحِلَةِ، وَاغْتَسَلَتْ، فَكَانَيْ أَقْيَتُ عَنِي جَبَلًا، فَقَالَ: «الصَّعِيدُ الطَّيِّبُ وَضُوءُ الْمُؤْمِنِ وَلُوْ إِلَى عَشْرِ سَنِينَ، فَإِذَا وَجَدْتَ الْمَاءَ فَأَمِسْهُ جَلَدَكَ؛ فَإِنَّ ذَلِكَ خَيْرٌ».

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح، ولم يخر جاه». ووافقه الذهبي.

قال شيخنا في «الإرواء» (١٥٣): «إسناده صحيح، وصححه ابن حبان، والدارقطني، وأبو حاتم، والحاكم، والذهبي، والنwoي».

قلت: ورواه أحمد في «مسنده» (١٤٦/٥)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٣٣٣)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٥٦-١٥٧)، وأبو داود الطيالسي في «مسنده» (رقم: ٤٨٤)، والدارقطني في «سننه» (١٨٧/١) من طريق أبوب عن أبي قلابة عن رجل من بني عامر عن أبي ذر بن حمودة.

ثم رواه أحمد في «مسنده» (١٤٦/٥)، وعبد الرزاق في «المصنف» (٩١٢-٢٣٦-٢٣٧) من طريق أبوب عن أبي قلابة عن رجل من بني قشير عن أبي ذر بن حمودة.

وكذلك المستحاضة قالت: إني أستحاض حيضة شديدة تمنعني الصلاة والصوم، فأمرها بالصلاه زمان دم الاستحاضه<sup>(١)</sup> ولم يأمرها بالقضاء.

= قال العلامة أحمد شاكر - رحمه الله - في تعليقه على «جامع الترمذى» (٢١٥/١): «وهذا الرجل هو الأول نفسه؛ لأن بني قشير من بنى عامر؛ كما في «الاشتقاق» لابن دريد (ص ١٨١)، وهو عمرو بن بجدان نفسه».

قلت: والحديث عند الترمذى في «جامعه» (رقم: ١٢٤)، والنسائي في «سننه» (١٧١/١)، وغيرهما من طرق عن أبي قلابة به مختصاراً، فانظر تعليق الشيخ أحمد شاكر - رحمه الله - على «جامع الترمذى»؛ فإنه مفيد.

وقد خرجتُ بتوسيع في تعليقي على «بلغ المرام» (رقم: ١٢٩) وباختصار في تعليقي على «كتاب الأخيار» (١/٦٧)، وهو تحت الطبع.

(١) حديث حسن:

رواه أبو داود في «سننه» (رقم: ٢٨٧)، والترمذى في «جامعه» (رقم: ١٢٨)، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ٦٢٢، ٦٢٧)، وأحمد في «مسنده» (٦/٤٣٩، ٣٨٢-٣٨١)، وابن الرزاق في «المصنف» (١/٣٠٦/رقم: ١١٧٤)، وإسحاق بن راهوية في «مسنده» (٥/٨٢/رقم: ٢١٩٠)، وأبو عبيد في «الغريب» (١/٢٧٨)، والشافعى في «مسنده» (١/٤٠-٤١) و«الأم» (١/٦٨)، والطبرانى في «المعجم الكبير» (٧/٢٤-٢١٧/٢١٩)، وعبد الرحمن في «المشكل» (٧/١٤٥/رقم: ٥٥٣-٥٥١)، والطحاوى في «الأوسط» (٢/٢٢٣-٢٢٢/٢)، وابن المنذر في «الأوسط» (٢/٢٢٣-٢٢٢/٢)، وابن عبد البر في «التمهيد» (٦/١٦)، وابن حزم في «المحلى» (٢/١٩٣، ١٩٤)، والدارقطنی في «السنن» (١/٢١٤، ٢١٥)، و«المؤتلف والمختلف» (٢/٨٠٨)، والحاکم في «المستدرک» (١/١٧٢)، والبیهقی في «السنن الکبری» (١/٣٢٨-٣٣٩)، و«السنن الصغری» (١/٧٣-٧٤/رقم: ١٦٧) و«المعرفة» (٢/١٥٩/رقم: ٢١٩٤) و«الخلافيات» (رقم: ١٠١٣، ١٠١٤)، والبغوي في «شرح السنة» (٢/١٤٨-١٥٠)، وابن الجوزي في «التحقيق» (١/٢٥٦-٢٥٧)، وغيرهم من طريق عبدالله بن محمد بن عقيل عن إبراهيم بن محمد بن طلحة عن عمته عمران بن طلحة عن أمها حمنة بنت جحش قالت: كنتُ أستحاض حيضة كثيرة شديدة، فأتيتُ النبي ﷺ أستأته وأخربه، فوجده في بيت أخي زينب بنت جحش، فقلتُ: يا رسول الله! إني أستحاض حيضة كثيرة شديدة، فما تأمرني فيها، قد متنعنى الصيام والصلاه؟ قال:

= «أَنْعَتُ لِكِ الْكُرْسَفَ، فَإِنَّهُ يُنْهِبُ الدَّمَ». قالت: هو أكثر من ذلك؟ قال: «فَتَلَّجَمِي». قالت: هو أكثر من ذلك؟ قال: «فَاتَّخِذِي ثُوَبَاً» قالت: هو أكثر من ذلك، إنما أَنْجَعُ نَجَاجًا؟ فقال النبي ﷺ: «سَامِرْكِ بَأْمَرَيْنِ؛ أَيْهُمَا صنعت أَجْزَاً عَنْكِ، فَإِنْ قَوِيتَ عَلَيْهَا فَأَنْتِ أَعْلَمُ»، فقال: «إِنَّمَا هِيَ رَكْضَةٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَتَحَبَّبِي سِتَّةُ أَيَّامٍ أَوْ سَبْعَةُ أَيَّامٍ فِي عِلْمِ اللَّهِ، ثُمَّ اغْتَسَلَيِ، فَإِذَا رَأَيْتَ أَنَّكِ قد طَهَرْتِ وَاسْتَقْنَتِ فَصَلِّي أَرْبِعًا وَعَشْرِينَ لَيْلَةً، أَوْ ثَلَاثَةَ وَعَشْرِينَ لَيْلَةً وَأَيَّامَهَا، وَصُومِي وَصَلِّي؛ فَإِنْ ذَلِكَ يُعْجِزُكِ، وَلَذِكَ فَاعْفُلِي كَمَا تَحِبُّ» النساء، وكما يَظْهَرُنَّ، لَمِيقَاتِ حَيْنِهِنَّ وَطَهُرْهُنَّ، فَإِنْ قَوِيتَ عَلَيْهِ أَنْ تُؤَخْرِي الظَّهَرَ وَتَعْجَلِي الْعَصْرَ، ثُمَّ تَغْتَسِلِينَ حِينَ تَطَهُّرِهِنَّ، وَتَصْلِيْنَ الظَّهَرَ وَالْعَصْرَ جَمِيعًا، ثُمَّ تُؤَخْرِيْنَ الْمَغْرِبَ، وَتَعْجَلِيْنَ الْعَشَاءَ، ثُمَّ تَغْتَسِلِيْنَ، وَتَجْمَعِيْنَ بَيْنَ الْصَّلَاتَيْنِ؛ فَاعْفُلِي، وَتَغْتَسِلِيْنَ مَعَ الصُّبْحِ وَتَصْلِيْنَ، وَكَذَلِكَ فَاعْفُلِي، وَصُومِي إِنْ قَوِيتَ عَلَيْهِ ذَلِكَ»، قال رسول الله ﷺ: «وَهُوَ أَعْجَبُ الْأَمْرَيْنِ إِلَيْهِ».

قال الترمذى: «حديث حسنٌ صحيحٌ، وسألت محمداً (يعنى: البخاري) عن هذا الحديث، فقال: هو حديث حسنٌ صحيحٌ، وهكذا قال أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ: هو حديث حسنٌ صحيحٌ».

وقال في «العلل الكبير» (١٨٨-١٨٧/١): «قال محمد: حديث حمنة بنت جحش في المستحاضة هو حديث حسنٌ... وكان أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ يقول: هو حديث صحيحٌ».

وقال البيهقي في «المعرفة» (١٥٩-١٦٠/٢): «تفرد به عبد الله بن محمد بن عقيل، وهو مختلف في الاحتجاج به».

قلت: وعبد الله بن محمد بن عقيل قال فيه الذهبي - بعد نقل أقوال الأئمة فيه - في «الميزان» (٤٨٥/٢): «حديثه في مرتبة الحسن»، وهذا هو أحسنُ الأقوال فيه وأعدلها، وقال ابن حجر في «التقريب» (رقم: ٣٩٧٨): «صَدُوقٌ، فِي حِفْظِهِ لَيْنَ».

ومن قبلهما قال النووي في «المجموع» (٣٥٦/٢): «إن أئمة الحديث صَحَحُوهُ، وهذا الرواى - أى: ابن عقيل - وإن كان مختلفاً في توثيقه وجَرِحِه؛ فقد صَحَحَ الحفاظُ حديثه، وهم أَهْلُ هذا الفن» أهـ.

وأطال ابن القيم في الرد على من ضَعَّفَ الحديث في «تهذيب السنن» (١٨٣/١) فما بعد، وقال: «هذا الحديث مداره على ابن عقيل، وهو عبد الله بن محمد بن عقيل، ثقة صَدُوقٌ؛ لَمْ يتكلَّمْ فِيهِ بِحَرْجٍ أَصْلَأً، وَكَانَ الْإِمَامُ أَحْمَدُ، وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ الزَّيْرِ الْحَمِيدِيُّ، =

ولما حُرِمَ الْكَلَامُ فِي الصَّلَاةِ تَكَلَّمَ معاوِيَةُ بْنُ الْحَكَمِ السُّلَيْمَىٰ فِي الصَّلَاةِ بَعْدَ التَّحْرِيمِ جَاهِلًا بِالْتَّحْرِيمِ، فَقَالَ لَهُ: «إِنَّ صَلَاتَنَا هَذِهِ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِّنْ كَلَامِ الْأَدْمِيَّينَ»<sup>(١)</sup> وَلَمْ يَأْمُرْهُ بِإِعْدَادِ الصَّلَاةِ.

وَلَمَّا زِيَّدَ فِي صَلَاةِ الْحَضْرِ حِينَ هَاجَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ، كَانَ مَنْ كَانَ بَعِيدًا عَنْهُ: مِثْلُ مَنْ كَانَ بِمَكَّةَ، وَبِأَرْضِ الْجَبَشَةِ يُصْلُوْنَ رَكْعَتَيْنِ، وَلَمْ يَأْمُرْهُمُ النَّبِيُّ ﷺ بِإِعْدَادِ الصَّلَاةِ.

وَلَمَّا فُرِضَ شَهْرُ رَمَضَانَ فِي السَّنَةِ الثَّانِيَةِ مِنَ الْهِجْرَةِ، وَلَمْ يَلْعُجْ الْخَبَرُ إِلَى مَنْ كَانَ بِأَرْضِ الْجَبَشَةِ مِنِ الْمُسْلِمِيْنَ، حَتَّى فَاتَ ذَلِكَ الشَّهْرُ، لَمْ يَأْمُرْهُمْ بِإِعْدَادِ الصَّيَّامِ.

وَكَانَ بَعْضُ الْأَنْصَارِ - لَمَّا ذَهَبُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ مِنَ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّةَ قَبْلَ الْهِجْرَةِ - قَدْ صَلَّى إِلَى الْكَعْبَةِ مُعْتَدِلًا جَوَازَ ذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يُؤْمِرَ باسْتِقْبَالِ الْكَعْبَةِ،

= وَاسْحَاقُ بْنُ رَاهُوِيْهِ يَحْجُجُونَ بِحَدِيْثِهِ، وَالْتَّرْمِذِيُّ يَصْحَحُ لَهُ، إِنَّمَا يُخْشَى مِنْ حَفْظِهِ إِذَا انْفَدَ عَنِ الثَّقَاتِ أَوْ خَالِفَهُمْ، أَمَّا إِذَا لَمْ يَخْالِفِ الثَّقَاتَ، وَلَمْ يَنْفَدِ بِمَا يُنْكِرُ عَلَيْهِ؛ فَهُوَ حَجَّةٌ».

قَلْتُ: وَلَشِيَخُنَا الْفَاضِلُ عَلَيْهِ الْحَلَبِيُّ - حَفَظَهُ اللَّهُ - رِسَالَةً قَوِيَّةً حَوْلَ حَالِ هَذَا الرَّجُلِ بِعِنْوَانِ: «أَقْوَمُ مَا قِيلَ فِي تَرْجِمَةِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَقِيلٍ» يَسِّرْ اللَّهُ نَسْرَهَا، انْتَهَى فِيهَا إِلَى أَنَّهُ حَسْنُ الْحَدِيثِ إِذَا لَمْ يَخْالِفْ.

وَلِمَزِيدِ مِنَ الْكَلَامِ عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ اَنْظُرْ: «بَلُوغُ الْمَرَامِ» (رَقْمٌ ١٢٩ - بِتَحْقِيقِيْ).  
(١) رَوَاهُ مُسْلِمٌ فِي «صَحِيْحِهِ» (رَقْمٌ ٥٣٧)، وَغَيْرُهُ عَنْ معاوِيَةَ بْنِ الْحَكَمِ السُّلَيْمَىٰ قَالَ: «بَيْتًا أَنَا أَصْلَى مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِذْ عَطَسَ رَجُلًا مِّنَ الْقَوْمِ، فَقَلَّتْ: يَرْحُمُكَ اللَّهُ! فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصَارِهِمْ، فَقَلَّتْ: وَأَنْكُلَ أُمِيَّاهُ! مَا شَأْنَكُمْ تَنْظَرُونَ إِلَيَّ؟! فَجَعَلُوْنَ يَضْرِبُوْنَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَادِهِمْ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصْمَمُوْنِي؛ سَكَّتُ، فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ - فَبَأْيِي هُوَ وَأَمِي! وَاللَّهُ! مَا رَأَيْتُ مَعْلَمًا قَبْلَهُ وَلَا بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيْمًا مِّنْهُ، فَوَاللَّهِ! مَا كَهَرَنِي، وَلَا ضَرَبَنِي، وَلَا شَمَنِي» - قَالَ: «إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْحُ فِيهَا شَيْءٌ مِّنْ كَلَامِ النَّاسِ، إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيْخُ، وَالْتَّكْبِيْرُ، وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ».

## حكم تارك الصلاة

وكانوا حينئذ يستقبلون الشَّامَ، فلَمَّا ذُكِرَ ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ ﷺ، أَمْرَهُ بِاستقبالِ الشَّامَ<sup>(١)</sup>، وَلَمْ يَأْمِرْهُ بِإِعَادَةِ مَا كَانَ صَلَّى.

وَبَثَتَ عَنْهُ فِي «الصَّحِيفَتَيْنِ» أَنَّهُ سُئِلَ - وَهُوَ بِالْجُعْرَانَةِ: عَنْ رَجُلٍ أَحْرَمَ بِالْعُمْرَةِ، وَعَلَيْهِ جَبَّةٌ، وَهُوَ مُتَضَمِّنٌ بِالْخُلُوقِ، فَلَمَّا نَزَّلَ عَلَيْهِ الْوَحْيُ قَالَ لَهُ: «انْزِعْ عَنْكَ جُبَّتَكَ، وَأَعْسِلْ عَنْكَ أَثْرَ الْخُلُوقِ، وَاصْنُعْ فِي عُمْرَتِكَ مَا كُنْتَ صَانِعًا فِي حَجَّكَ»<sup>(٢)</sup>، وَهَذَا قَدْ فَعَلَ مَحْظُورًا فِي الْحَجَّ، وَهُوَ لِبْسُ الْجَبَّةِ، وَلَمْ يَأْمِرْهُ النَّبِيُّ ﷺ عَلَى ذَلِكَ بَدْمٌ، وَلَوْ فَعَلَ ذَلِكَ مَعَ الْعِلْمِ لِلزَّمَهُ دَمًّا.

### (١) حَدِيثُ حَسَنٍ:

رواه أَحْمَدُ فِي «مسنده» (٤٦٠-٤٦٢/٣) وَ«فضائل الصَّحَابَةِ» (٩٢٣/٢) مختصرًا، وَابن خزيمة فِي «صَحِيفَتَيْهِ» (رقم: ٤٢٩) - وَاللَّفْظُ الْأَتَى لَهُ -، وَابن حِبَّانَ فِي «صَحِيفَتَهِ» (رقم ٧٠١١)، وَالطَّبَرِيُّ فِي «تَارِيْخِهِ» (٢/٣٦٢-٣٦٠)، وَالطَّبرَانِيُّ فِي «الْمَعْجَمِ الْكَبِيرِ» (١٩/١٧٤، ١٧٥)، وَالْحَاكِمُ فِي «الْمَسْتَدِرَكِ» (٣/٢٥٢)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «دَلَائِلِ النَّبُوَةِ» (٢/٤٤٤-٤٤٩)، وَابن سِيدِ النَّاسِ فِي «عِيْنِ الْأَثْرِ» (١/١٦١-١٦٣)، وَابن هشام فِي «السِّيرَةِ» (٢/٦١-٦٢)، وَغَيْرِهِمْ مِنْ طَرِيقِ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ: حَدَّثَنِي مَعْبُدُ بْنُ كَعْبٍ بْنُ مَالِكٍ أَنَّ أَخَاهُ عَبِيدَ اللَّهِ بْنَ كَعْبٍ - وَكَانَ مِنْ أَعْلَمِ الْأَنْصَارِ - حَدَّثَهُ أَنَّ أَبَاهُ كَعْبًا حَدَّثَهُ - وَخَبَرَ كَعْبَ بْنَ مَالِكٍ فِي خَرْوَجِ الْأَنْصَارِ مِنْ الْمَدِينَةِ إِلَى مَكَّةَ فِي بَيْعَةِ الْعَقْبَةِ، وَذَكَرَ فِي الْخَبْرِ: أَنَّ الْبَرَاءَ بْنَ مَعْرُورَ قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: إِنِّي خَرَجْتُ فِي سَفَرِي هَذَا، وَقَدْ هَدَانِي اللَّهُ لِلْإِسْلَامِ، فَرَأَيْتُ أَلَا أَجْعَلُ هَذِهِ الْبَنِيَّةَ مِنِّي بَظَهَرٍ، فَصَلَّيْتُ إِلَيْهَا، وَقَدْ خَالَفَنِي أَصْحَابِي فِي ذَلِكَ حَتَّى وَقَعَ فِي نَفْسِي مِنْ ذَلِكَ شَيْءٌ، فَمَاذَا تَرَى؟ قَالَ: «قَدْ كُنْتَ عَلَى قِبْلَةِ الْمُحَاجَةِ، لَوْ صَبَرْتَ عَلَيْهَا».

قال: فَرَجَعَ الْبَرَاءُ إِلَى قِبْلَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَصَلَّى مَعَنَا إِلَى الشَّامِ.

قلت: وَسَنْدُهُ حَسَنٌ؛ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ اخْتَلَفَ الْأَئْمَةُ فِيهِ، وَالرَّاجِحُ أَنَّهُ صَدُوقٌ يَدْلِسُ كَمَا فِي «الْتَّقْرِيبِ» (٢/١٥٣)، وَقَدْ صَرَحَ هَذَا بِالْتَّحْدِيدِ، فَلَا يَخْشَى مِنْ تَدْلِيسِهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ.

### (٢) مُتَّفَقُ عَلَيْهِ:

رواه البخاري فِي «صَحِيفَتَهِ» (٣٩٣/٣، ٣٩٣، ٦١٤، ٤٦١/٨ وَ٦٣ وَ٤٧ وَ٩-٩) - «فَتْح»)، وَمُسْلِمُ فِي «صَحِيفَتَهِ» (رقم: ١١٨٠)، مِنْ حَدِيثِ يَعْلَى بْنِ أَمِيَّةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -.

وثبتَ عنه في «الصَّحِيحَيْنِ» أَنَّهُ قالَ لِلأَعْرَابِيِّ الْمُسِيءِ فِي صَلَاتِهِ: «صَلَّ؛ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ»- مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثَةَ- فَقَالَ: وَالذِّي بَعْثَكَ بِالْحَقِّ مَا أَحْسَنُ غَيْرَ هَذَا، فَعَلِمْتِنِي مَا يُجْزِئُنِي فِي الصَّلَاةِ<sup>(١)</sup> فَعَلِمَهُ الصَّلَاةَ الْمُجْزَئَةَ، وَلَمْ يَأْمُرْهُ بِإِعَادَةِ مَا صَلَى قَبْلَ ذَلِكَ، مَعَ قَوْلِهِ: «مَا أَحْسَنُ غَيْرَ هَذَا»، وَإِنَّمَا أَمْرَهُ أَنْ يُعِيدَ تَلَكَ الصَّلَاةَ؛ لَأَنَّ وَقْتَهَا بَاقٍ، فَهُوَ مُخَاطَبٌ بِهَا، وَالَّتِي صَلَّاهَا لَمْ تَبْرُأْ بِهَا الدَّمَةُ، وَوَقْتُ الصَّلَاةِ بَاقٍ.

وَمَعْلُومٌ أَنَّهُ لَوْ بَلَغَ صَبَّيْ، أَوْ أَسْلَمَ كَافِرًا، أَوْ طَهَرَتْ حَائِضًا، أَوْ أَفَاقَ مَجْنُونٌ، وَالْوَقْتُ بَاقٍ لِزِمْتَهُمُ الصَّلَاةُ أَدَاءُ لَا قَضَاءً<sup>(٢)</sup>، وَإِذَا كَانَ بَعْدَ خُروجِ

### (١) مُتَفَقُ عَلَيْهِ:

رواية البخاري في «صحيحه» (رقم: ٧٥٧، ٧٩٣، ٦٢٥٢، ٦٦٦٧)، وروى مسلم في «صحيحه» (رقم: ٣٩٧)، وغيرهما عن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: «دخل رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المسجد، فدخل رجل، فصلى، فسلم عليه، فقال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وعليك السلام، ارجع، فصلّ؛ فإنك لم تُصلِّ»، فرجع، فصلى، ثم جاء فسلم، فقال: «وعليك السلام، ارجع، فصلّ؛ فإنك لم تُصلِّ»، فقال في الثانية أو في التي بعدها: عَلِمْتِنِي يا رسول الله! فقال: «إِذَا قَمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ؛ فَأَنْسِنِي الْوَضُوءَ، ثُمَّ اسْتَبْرِّقْ الْقَبْلَةَ، فَكَبِّرْ، ثُمَّ اقْرُأْ مَا تِسْرِي مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنَ، ثُمَّ ارْكِعْ حَتَّى تَطْمَئِنَ رَأْكَمَا، ثُمَّ ارْفِعْ حَتَّى تَطْمَئِنَ قَائِمًا، ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا، ثُمَّ ارْفِعْ حَتَّى تَطْمَئِنَ قَائِمًا، ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا، ثُمَّ ارْفِعْ حَتَّى تَطْمَئِنَ جَالِسًا، ثُمَّ افْعُلْ ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلُّهَا».

ولشيخنا المحقق الفاضل أبي الحسن المصري- حفظه الله- رسالة قوية في جمْعِ طُرُقِ هذا الحديثِ والكلامِ عليها وبيانِ الزياداتِ الثابتةِ من الضعفِ، يسر الله نشرها.

(٢) (فائدة): تعبيرُ شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله تعالى- هنا بقوله: «قضاء» إنما هو جزءٌ فقط على عُرْقِ الفقهاء؛ إذ إنه قد قرر في «مجموع الفتاوى» (٢٢/٣٧-٣٨) أن الفرق بين لفظي «القضاء» و«الآداء» فرقٌ اصطلاحِيٌّ، فقال:

«الفرقُ بَيْنَ الْلَّفْظَيْنِ هُوَ فَرْقٌ اصطلاحِيٌّ، لَا أَصْلَ لَهُ فِي كَلَامِ اللهِ وَرَسُولِهِ؛ فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى سَمَّى فِعْلَ الْعِبَادَةِ فِي وَقْتِهَا قَضَاءً، كَمَا قَالَ فِي الْجَمَعَةِ: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الْأَصْلَوَةُ فَأَنْتُشِرُوا فِي الْأَرْضِ﴾ [الجمعة: ١٠]، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَأَذْكُرُوا اللَّهَ﴾ [البقرة: ٢٠٠] مَعَ أَنَّ هَذِينَ يُفْعَلُانَ فِي الْوَقْتِ.

الوقت فلا إثم عليهم؛ فهذا المسيءُ الجاهلُ لَمَّا<sup>(١)</sup> عَلِمَ بِوجوبِ الطمأنينةِ في أثناءِ الوقتِ وجَبَتْ<sup>(٢)</sup> عليه الطمأنينةُ حينئذٍ، ولمْ تَجِبْ عليه قَبْلَ ذلكَ، فلهذا أمرَهُ بالطمأنينةِ في صلاةِ تلكَ الوقتِ، دونَ ما قبلها.

وكذلكَ أمرُهُ لِمَنْ صَلَّى خَلْفَ الصَّفَّ أَنْ يُعِيدَ<sup>(٣)</sup>،

= وـ«القضاء» في لغة العرب: هو إكمالُ الشيءِ وإتمامُه؛ كما قال تعالى: «فَقَضَيْنَاهُنَّ سَبْعَ سَنَوَاتٍ» [فصلت: ١٢] أي: أكملُهُنَّ، وأتمُهُنَّ؛ فَمَنْ فَعَلَ العبادةَ كاملةً فقد قضاهَا، وإنْ فَعَلَهَا في وقتها... .

والنائمُ والناسي إذا صَلَّى وقتَ الذِّكرِ والانتباه فقد صَلَّى في الوقتِ الذي أمرَ بالصلاحةِ فيه، وإنْ كانا قد صَلَّيا بعد خروجِ الوقتِ المُشروعِ لغيرِهما، فمن سَمَّى خروجَ الوقتِ المُقدَّرِ شرعاً للعلوم؛ فهذا التسمية لا تضرُّ ولا تنفعُ أهـ.

ـوقال الخطابي في «معالم السنن» (١/٢٩٨): «والقضاءُ هو الإتمامُ، في عُرْفِ الشَّرْعِ، فليس بين اللفظين فَرْقٌ».

ـوينحوه في «تنقیح التحقیق» لابن عبد الهادی (٢/١٤٩).

ـوقال ابن حجر في «فتح الباري» (٢/١١٩): «القضاءُ وإنْ كانَ يُطلقُ على الفائتِ غالباً، لكنه يطلقُ على الأداءـ أيضاً، ويردُّ بمعنى الفراغ؛ كقوله تعالى: «إِذَا قُضِيَتِ الْصَّلَاةُ فَأَنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ» [الجمعة: ١٠]، ويردُّ بمعنى آخر».

(١) في المطبوع: «إذا»، ولعل الصواب ما أثبتُ.

(٢) في المطبوع: «فوجبت»، ولعل الصواب ما أثبتُ.

(٣) حَدِيثٌ صَحِحٌ:

آخرجهُ أَحْمَدُ في «مسنده» (٤/٢٢٨)، وأَبْو دَاؤِدُ في «سننه» (رقم: ٦٨٢)، والترمذِي في «جامعه» (رقم: ٢٣٠)، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ١٠٠٤)، وعبد الرزاق في «مصنفه» (رقم: ٢٤٨٢)، والطیالسی في «مسنده» (رقم: ١٢٠١)، والجمیدی في «مسنده» (رقم: ٨٨٤)، وابن الجارود في «المتنقی» (رقم: ٣١٩)، والدارمی في «سننه» (١/٢٩٤)، وابن حبان في «صحيحه» (رقم: ٢١٩٨-٢٢٠١)، والطحاوی في «شرح المعانی» (١/٣٩٣)، والطبرانی في «المعجم الكبير» (٢٢/٣٧٢-٣٧٤، ٣٧٤-٣٨٣)، والبیهقی في «السنن الکبری» (٣/١٠٤-١٠٥)، والبغوی في «شرح السنن» (٣/٣٧٨-٣٧٩)، وغيرهم من طرق عن وابصة بن معبدـ رضي الله عنهـ قال: =

.....

= «رأى رَسُولُ اللَّهِ رَجُلًا يُصَلِّي خَلْفَ الصَّفَّ وَحْدَهُ، فَأَمَرَهُ أَنْ يُعِيدَ الصَّلَاةِ». قال الترمذى : «حدث حسن».

قلت: بل هو حديث صحيح، ورد الإمام ابن القيم على من أعلمه في «تهذيب السنن» (٢/٢٦٦-٢٦٧-مع «عون المعبود»)، فانظره- إن شئت-. وللحديث شاهد على بن شيبان رضي الله عنه:

يرويه أحمد في «مسنده» (٤/٢٣)، وابن ماجه في «سننه» (رقم: ١٠٠٣)، وابن أبي شيبة في «مصنفه» (١٩٣/٢)، وابن خزيمة في «صحيحه» (رقم: ١٥٦٩)، وابن حبان في «صحيحه» (رقم: ٢٢٠٣، ٢٢٠٢)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثناني» (رقم: ١٦٧٨)، والطحاوى في «شرح المعانى» (١/٣٩٤)، ويعقوب بن سفيان في «المعرفة والتاريخ» (١/٢٧٥-٢٧٦)، وابن سعد في «الطبقات» (٥٥١/٥)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠٥/٢)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٥/٩٩)، من طرق عن ملازم بن عمرو: ثنا عبد الله بن بدر عن عبد الرحمن بن علي بن شيبان عنه مرفوعاً بنحوه.

قلت: وهذا إسناد صحيح، كما قال ابن القيم في «الإعلام» (٢/٣٣٩) والبوصيري في «الزواائد» (١٩٥/١)؛ ملازم هذا وثقةُ أحمد، وابن معين، وأبو زرعة، والنسائي، والدارقطني، وغيرهم، فهو ثقة، خلافاً للحافظ في «التقريب» (٢/٢٩٥) حيث قال: «صدوق». وانظر: «تهذيب الكمال» (٢٩/١٩٠) وكتابنا: «الكافى في تراجم رجال الكتب السبعة» (رقم: ٨١٢٣)- يسّر الله طبعه بمنه وكرمه-، وعبد الله بن بدر ثقة، وكذا عبد الرحمن بن علي- أيضاً- كما قال الحافظ في «التقريب» (١/٤٥٧، ٣٨٣) على التوالى. فهذا شاهد قويٌّ لحديث وابصـة- رضي الله عنه-.

وثم شاهد آخر من حديث أبي هريرة- رضي الله عنه:

يرويه الطبراني في «المعجم الأوسط» من طريق عبد الله بن محمد بن القاسم العبادى البصري: ثنا يزيد بن هارون: أنا محمد بن إسحاق عن سعيد بن أبي سعيد المقبرى عنه مرفوعاً بنحوه.

وقال عقبه: «لا يروى عن أبي هريرة إلا بهذا الإسناد، تفرد به العبادى».

قلت: قال فيه ابن حبان: «يروي المقلوبات، لا يحتج به».

وانظر: «بلغ المرام» (رقم: ٣٨٨- بتحقيقى).

## حكم تارك الصلاة

(فائدة): قال الترمذى - رحمه الله -: «وقد كره قوم من أهل العلم أن يصلى الرجل خلف الصف وحده، وقالوا: يعید إذا صلی خلف الصف وحده، وبه يقول أَحْمَدُ، وَإِسْحَاقُ.

وقد قال قومٌ من أهل العلم: يجزئه إذا صلَّى خلفَ الصَّفَّ وحده، وهو قول سفيان الثورى، وابن المبارك، والشافعى . . .».

قلتُ: والقولُ الثاني هو الصوابُ الذى يتحققُ مع يُسرِ الشريعة السمحَة، وهو قول الحسن البصري والأوزاعي ومالك وأصحاب الرأى، كما في «نيل الأوطار» (٢٢٠/٣)، لكن لابد من تقييده بما إذا تذرَّ انضمَّ هذا المنفرد إلى الصف، ولم يُوجَدْ مَنْ يَصُفُّ معه؛ لأنَّه مخاطبٌ بقوله عليه الصلاة والسلام: «فَمَا أَذْرَكُتُمْ فَصَلُّوَا، وَمَا فَاتَكُمْ فَاتَّمُوا»<sup>(١)</sup> وأمأورُ بصلةِ الجماعة -هذا من ناحية-، و-من ناحية أخرى- مطالبٌ بالموقوف في الصفَّ مع المصليِّن، فلما تذرَّ عليه الوقوفُ في الصفَّ؛ بقي عليه الإيتان بصلة الجماعة، فيصلِّي وحده خلفَ الصفَّ، فـ«لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسِّعَهَا»، ولا يَجِدُ أحدًا من الصفَّ يصلِّي معه؛ لأنَّ الحديثَ المرويَّ في هذا ضعيف<sup>(ب)</sup>، وفيه محاذيرٌ شرعيةٌ أخرى سَيَأتي ذِكرُ بعضها، وتكونُ صلاةُ حيتنةً صحيحةً.

قال شيخُ الإسلامُ ابنُ تيميةَ -رحمه الله- في «المجموع» (٣٩٦/٢٣): «لأنَّ جميعَ واجباتِ الصلاة تسقطُ بالعجز، وطردُ هذا: صحةُ صلاةِ المتقدَّم على الإمام للحاجة؛ كقولِ طائفة، وهو قولُ في مذهبِ أَحْمَد» أهـ.

### (أ) مُتَفَقُّ عَلَيْهِ:

رواه البخاري (رقم: ٩٠٨)، ومسلم (رقم: ٦٠٢) من حديث أبي هريرة -رضي الله عنه-.

(ب) وأحسنُ أسانيدِه: ما رواه أبو داود في «المراسيل» (رقم: ٨٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠٥/٣) من طريق يزيد بن هارون عن الحجاج بن حسان عن مقاتل بن حيان مرفوعاً: «إِنْ جَاءَ رَجُلٌ، فَلَمْ يَجِدْ أَحَدًا، فَلِيَخْتَلِفْ إِلَيْهِ رَجُلًا مِنَ الصَّفَّ، فَلْيَتَمَّ مَعَهُ، فَمَا أَعْظَمْ أَجْرَ الْمُخْتَلِفِ».

قال شيخنا في «الإرواء» (٣٢٨/٢): «وستنه لا بأس به لولا إرساله».

قلت: وانظر: «بلغ المرام» (رقم: ٣٩١/ب - بتحقيقى)، و«سلسلة الأحاديث الضعيفة» (برقم: ٩٢١، ٩٢٢)؛ ففيها كلام جيد حول المسألة؛ وقد استتبَّعَ الجَرَّ والجَذْبُ الإمامُ أَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ، وكرهه الأوزاعيُّ ومالك، وقال بعضهم: جَذْبُ الرَّجُلِ مِنَ الصَّفَّ ظَلَمٌ. كما في «نيل الأوطار» (٢٢٢/٣).

ولمَنْ تَرَكَ لُمْعَةً مِنْ قَدْمِهِ أَنْ يَعِدَ الوضُوءَ وَالصَّلَاةَ<sup>(١)</sup>، وَقُولُهُ أَوَّلًا:

وَانْظُرُ «الاختِياراتُ الْعُلْمِيَّةُ» (ص: ٤٢) لَهُ.

بَلْ قَدْ أَسْتَبَنَتِ الْإِمَامُ ابْنُ الْقَيْمِ - رَحْمَهُ اللَّهُ - فِي «إِعْلَامِ الْمُوقِعِينَ» (٢/٤١-٤٢ ط: طَهْ سَعْد) صَحَّةَ صَلَاةِ الْمُنْفَرِدِ خَلْفَ الصَّفَّ إِذَا لَمْ يَجِدْ مَنْ يَصْنُفُ مَعَهُ مِنْ صَحَّةِ صَلَاةِ الْمَرْأَةِ مُنْفَرِدَةً خَلْفَ صَفَّوْفِ الرِّجَالِ إِذَا لَمْ يَكُنْ مَعَهَا مَنْ تَصْنُفُ مَعَهَا بِقَوْلِهِ: «لَكِنْ مَوْقِفُ الْمَرْأَةِ وَحْدَهَا خَلْفَ صَفَّ الرِّجَالِ يَدْلِي عَلَى شَيْئَيْنِ:

أَحَدُهُمَا: أَنَّ الرِّجَالَ إِذَا لَمْ يَجِدْ خَلْفَ الصَّفَّ مَنْ يَقُولُ مَعَهُ وَتَعْدُرُ عَلَيْهِ الدُّخُولُ فِي الصَّفَّ وَوَقْفُ وَرِحْدَهُ فَدَلِيلًا صَحَّتْ صَلَاةُ الْمَرْأَةِ لِلْحَاجَةِ، وَهَذَا هُوَ الْقِيَاسُ الْمُحْضُ؛ فَإِنْ وَاجَبَاتِ الصَّلَاةِ تَسْقُطُ بِالْعَجْزِ عَنْهَا.

الثَّانِي - وَهُوَ طَرْدُ الْقِيَاسِ -: إِذَا لَمْ يَمْكُنْ أَنْ يَصْلِيَ مَعَ الْجَمَاعَةِ إِلَّا قُدَّامَ الْإِمَامِ؛ فَإِنَّهُ يَصْلِيَ قَدَامَهُ، وَتَصْحُّ صَلَاةُهُ، وَكَلَاهُمَا وَجْهٌ فِي مَذَهَبِ أَحْمَدَ، وَهُوَ اخْتِيَارُ شِيَخِنَا - رَحْمَهُ اللَّهُ -.

وَبِالْجَمْلَةِ: فَلَيْسَ الْمُصَافَّةُ أُوْجَبَ مِنْ غَيْرِهَا، فَإِذَا سَقَطَ مَا هُوَ أُوْجَبٌ مِنْهَا لِلْعُذْرِ فَهِيَ أُولَى بِالسُّقُوطِ. وَمِنْ قَوَاعِدِ الشَّرْعِ الْكُلِّيَّةِ: أَنَّهُ لَا وَاجِبٌ مَعَ عَجْزٍ، وَلَا حَرَامٌ مَعَ ضَرُورَةً<sup>(أ)</sup>.

وَقَالَ أَسْتَاذُنَا الْعَالَمُ الشَّيْخُ ابْنُ عَثِيمِينَ - حَفَظَهُ اللَّهُ - فِي «الشَّرْحِ الْمُمْتَعِ» (٤/٣٨٢): «[و] لِأَنَّ نَفْيَ صَحَّةِ صَلَاةِ الْمُنْفَرِدِ خَلْفَ الصَّفَّ يَدْلِي عَلَى وجوبِ الدُّخُولِ فِي الصَّفَّ؛ لِأَنَّ نَفْيَ الصَّحَّةِ لَا يَكُونُ إِلَّا بِفَعْلِ مُحَرَّمٍ، أَوْ تَرْكِ وَاجِبٍ، فَهُوَ دَلَالٌ عَلَى وجوبِ الْمُصَافَّةِ، وَالْفَاعِدَةُ الشَّرْعِيَّةُ: أَنَّهُ لَا وَاجِبٌ مَعَ الْعَجْزِ؛ لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ﴾ [الْتَّغَيْرِ: ١٦]، وَقَوْلِهِ: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾ [الْبَقْرَةِ: ٢٨٦]، فَإِذَا جَاءَ الْمُصَلِّي وَوَجَدَ الصَّفَّ قَدْ تَمَّ فَإِنَّهُ لَا مَكَانٌ لَهُ فِي الصَّفَّ، وَحِينَئِذٍ يَكُونُ انْفَرَادُهُ لِلْعُذْرِ، فَتَصْحُّ صَلَاةُهُ، وَهَذَا القُولُ وَسْطٌ، وَهُوَ اخْتِيَارُ شِيَخِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تَيْمِيَّةَ - رَحْمَهُ اللَّهُ -، وَشِيَخِنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنِ سَعْدِيَّ، وَهُوَ الصَّوَابُ<sup>(أ)</sup>.

قَلْتُ: وَهُوَ اخْتِيَارُ شِيَخِنَا الْأَلْبَانِيَّ - حَفَظَهُ اللَّهُ - أَيْضًا - كَمَا فِي «الْإِرْوَاءِ» (٢/٣٢٩)، وَ«السَّلِسْلَةِ الْمُضِيَّفَةِ» (٢/٣٢٢-٣٢٣).

(١) حَدِيثُ حَسَنٌ صَحِحٌ:

رَوَاهُ أَحْمَدُ فِي «مُسْنَدِهِ» (٣/٤٢٤)، وَأَبُو دَاوُدَ فِي «سَنْتَهُ» (رَقْمُ: ١٧٥)، وَغَيْرُهُمْ مِنْ طَرِيقِ بَقِيَّةِ بْنِ الْوَلِيدِ عَنْ بَحِيرَةِ بْنِ سَعْدٍ عَنْ خَالِدِ بْنِ مَعْدَانٍ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ رَأَى رَجُلًا يَصْلِي وَفِي ظَهَرِ قَدْمِهِ لُمْعَةً قَدْرَ الدِّرْهَمِ لَمْ يُصِبْهَا الْمَاءُ، فَأَمَرَهُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يُعِدَ الوضُوءَ وَالصَّلَاةَ.

## حكم تارك الصلاة

«صلٌّ فإنكَ لم تصلٌ<sup>(١)</sup>» تبيّن أنَّ ما فعلَه لم يكُنْ صَلَةً، ولكن لم يُعرفُ أنَّه كانَ جاهلاً بوجوبِ الْطَّمَانِيَّةِ، فلهذا أمرَهُ بالإِعَادَةِ ابتداءً، ثم علَّمَهُ إِيَّاهَا لِمَا قالَ: «والذِّي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ لَا أَحْسِنُ غَيْرَ هَذَا»<sup>(٢)</sup>.

فهذِهِ نُصُوصُهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ في مَحْظُورَاتِ الصَّلَاةِ وَالصَّيَامِ وَالحَجَّ مَعَ الجَهْلِ فِيمَنْ تَرَكَ واجباتِهَا مَعَ الجَهْلِ.

وَأَمَّا أَمْرُهُ لِمَنْ صَلَّى خَلْفَ الصَّفَّ أَنْ يَعِدَ فَذَلِكَ أَنَّهُ لَمْ يَأْتِ بِالْوَاجِبِ مَعَ بَقَاءِ الْوَقْتِ، فَبَثَتَ الْوَجُوبُ فِي حَقِّهِ حِينَ أَمْرَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ لِبَقَاءِ وَقْتِ الْوَجُوبِ، [وَ] لَمْ يَأْمُرْهُ بِذَلِكَ مَعَ مُضيِّ الْوَقْتِ.

وَأَمَّا أَمْرُهُ لِمَنْ تَرَكَ لَمَعَةً فِي رِجْلِهِ لَمْ يُصِبِّهَا الْمَاءُ بِالْإِعَادَةِ، فَلِأَنَّهُ كَانَ نَاسِيًّا، فَلَمْ يَفْعُلِ الْوَاجِبَ، كَمَنْ نَسِيَ الصَّلَاةَ، وَكَانَ الْوَقْتُ بَاقِيًّا، فَإِنَّهَا قَضِيَّةٌ مَعِينَةٌ بِشَخْصٍ لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ فِي الْوَقْتِ وَبَعْدِهِ، أَعْنِي: أَنَّهُ رَأَى فِي رِجْلِ رَجُلٍ لَمَعَةً لَمْ يُصِبِّهَا الْمَاءُ، فَأَمْرَهُ أَنْ يُعِدَّ الْوَضُوءَ وَالصَّلَاةَ<sup>(٢)</sup>، رواهُ أبو داودٌ. وَقَالَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ: حَدِيثٌ جَيِّدٌ.

وَأَمَّا قَوْلُهُ: «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِنَ النَّارِ»<sup>(٣)</sup> وَنَحْوُهُ. فَإِنَّمَا يَدْلُلُ عَلَى وَجُوبِ تَكْمِيلِ الْوُصُوءِ، لِيَسَّرَ فِي ذَلِكَ أَمْرًا يَإِعَادَةِ شَيْءٍ.

قلت: وهذا إسنادٌ جيدٌ؛ كما قال الإمامُ أَحْمَدُ، وقد صرَّحَ بِقِيَةِ التَّحدِيدِ فِي كُلِّ طبقاتِ السِّنْدِ عَنْهُ، فَأَمَّا بِذَلِكَ تَدْلِيسِهِ، وَجَهَالَةِ الصَّحَابِيِّ لَا تَضُرُّ؛ لِأَنَّهُمْ كُلُّهُمْ عَدُولٌ، وَانْظُرْ: «تَهْذِيبُ السِّنْنِ» لابنِ الْقِيمِ (١/٢٠٤-٢٠٥/عُونَ).

وَالْحَدِيثُ صَحَّحَهُ شِيخُنَا الْأَلْبَانِيُّ - حَفَظَهُ اللَّهُ تَعَالَى - فِي «الْإِرْوَاءِ» (رَقْمٌ: ٨٦)، وَذَكَرَ لَهُ شَاهِدًا مِنْ حَدِيثِ أَنْسٍ، لَكِنَّهُ شَاهِدٌ قَاصِرٌ، وَآخَرُ مِنْ حَدِيثِ عُمَرَ، فَانْظُرْهُ.

(١) هُوَ قَطْعَةٌ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هَرِيْرَةَ الَّذِي أَخْرَجَهُ الشِّيْخَانُ، وَقَدْ سَبَقَ قَبْلَ قَلِيلٍ.

(٢) حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيْحٌ، وَسَبَقَ تَحْرِيْجَهُ قَرِيبًا.

(٣) مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ:

رواية البخاري في «صَحِيْحِهِ» (رَقْمٌ: ١٦٠)، وَمُسْلِمٌ فِي «صَحِيْحِهِ» (رَقْمٌ: ٢٤١) مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ وَبْنِ الْعَاصِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا -.

ومن كان- أيضاً- يعتقد أن الصلاة تسقط عن العارفين، أو عن المشايخ الواصلين، أو عن بعض أتباعهم، أو أن الشيخ يصلّي عنهم، أو أن الله عباداً أسقط عنهم الصلاة، كما يوجد كثير من ذلك في كثير من المستسين إلى الفقر والزهد، وأتباع بعض المشايخ والمعرفة، فهو لاء يُستتابون باتفاق الأئمة، فإن أقرّوا بالوجوب إلا قُتّلوا، وإذا أصرّوا على جحود الوجوب حتى قُتّلوا، كانوا من المرتدين<sup>(١)</sup>، ومن تاب منهم وصلّى لم يكن عليه إعادة ما ترك قبل ذلك في أظهر قوله العلماء، فإنّ هؤلاء إما أن يكونوا مرتدّين، وإما أن يكونوا مسلمين جاهلين للوجوب<sup>(٢)</sup>.

(١) قال- رحمة الله- في «المجموع» (٤٣٥/١): «فمن اعتقد أن هؤلاء أولياء الله فهو كافر مرتد عن الإسلام باتفاق أئمة الإسلام، ولو كان في نفسه زاهداً عباداً».

(٢) وإنما أن يكونوا متأولين؛ كمن تأول قول الله تعالى: «وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيَكَ الْيَقِيْنُ» [الحجر: ٩٩]، وقد ردّ تأويلهم هذا المصنف- رحمة الله تعالى- في «مجموع الفتاوى» (٤٢٠-٤١٨/١١)، فقال:

«فاما استدلا لهم بقوله تعالى: «وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيَكَ الْيَقِيْنُ»؛ فهي عليهم، لا لهم؛ قال الحسن البصري: «إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَجْعَلْ لِعَمَلِ الْمُؤْمِنِ أَجَلًا دُونَ الْمَوْتِ»، وقرأ قوله: «وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيَكَ الْيَقِيْنُ». وذلك؛ أن اليقين هنا الموت وما بعده؛ باتفاق علماء المسلمين، وهؤلاء من المستنيقين. وذلك مثل قوله: «مَا سَلَكَكُمْ فِي سَفَرٍ قَاتَلُوكُمْ نَكُوكُمْ مِنَ الْمُصَيْنِ» إلى قوله: «وَكُنُّا نَخْوُضُ مَعَ الْخَائِضِينَ وَكُنُّا نَكْبُثُ بَعْدَ الَّذِينَ حَتَّى أَنَّا الْيَقِيْنُ» [المدثر: ٤٢-٤٧]، فهذا قالوه وهم في نار جهنم، وأخبروا أنهم كانوا على ما هم عليه من ترك الصلاة والزكاة، والتکذيب بالأخرة، والخوض مع الخائضين، حتى أتاهم اليقين، وعلمون أنهم مع هذا الحال لم يكونوا مؤمنين بذلك في الدنيا، ولم يكونوا مع الذين قال الله فيهم: «وَبِالآخرةِ هُمْ يُوقَنُونَ» [البقرة: ٤]، وإنما أراد بذلك أنه أتاهم ما يُوعَدون، وهو اليقين، ومنه: قول النبي ﷺ في الحديث الصحيح لما تُوفيَ عثمان بن مظعون، وشهدت له ببعض الشهوة بالجنة، فقال لها النبي ﷺ: «وَمَا يُدْرِيكُ؟ إِنِّي وَاللَّهُ أَنَا رَسُولُ اللَّهِ مَا أُدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي!» وقال: «أَمَّا عُثْمَانُ فَقَدْ جَاءَهُ الْيَقِيْنُ مِنْ رَبِّهِ»<sup>(١)</sup> أي: أتاه ما وعده، وهو اليقين....

= فاماً أن يُظْنَ أن المراد: اعْيَدْهُ حتَّى يَحْصُلَ لَكَ إِيْقَانُ، ثُمَّ لَا عِبَادَةَ عَلَيْكَ؛ فَهَذَا كُفْرٌ باتفاق أئمَّةِ الْمُسْلِمِينَ، ولهذا لما ذَكَرَ للجُنَيْدِ بْنَ مُحَمَّدٍ: إِنْ قَوْمًا يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ يَصِلُونَ مِنْ طَرِيقِ الْبَرِّ إِلَى تَرْكِ الْعِبَادَاتِ؟ فَقَالَ: الرِّزْنَا، وَالسُّرْقَةُ، وَشُرْبُ الْخَمْرِ خَيْرٌ مِّنْ قَوْلِ هَؤُلَاءِ.. «أَهُ، بِالْخَتْصَارِ».

قلتُ: أَضِفْ إِلَى هَذَا: أَنْ يَقَالُ لَهُمْ: الْيَقِينُ الَّذِي زَعَمْتُمُوهُ هَلْ حَصَلَ لِلنَّبِيِّ ﷺ وَأَصْحَابِهِ أَمْ لَا؟ فَإِنْ قَلْتُمْ: حَصَلَ؛ فَنَقُولُ لَكُمْ: بِمَا أَنَّهُ قَدْ حَصَلَ لَهُمُ الْيَقِينُ، وَأَنْتُمْ قَدْ حَصَلْتُمْ لَكُمْ أَيْضًا، فَلَمْ تَرِكُمُ الْعِبَادَاتِ مَعَ أَنَّهُمْ لَمْ يَتَرَكُوهَا؟! وَإِنْ قَلْتُمْ: لَمْ يَحْصُلْ لَهُمُ الْيَقِينُ، فَمَقْنِصَاهُ أَنَّكُمْ أَحْسَنُ مِنْهُمْ إِيمَانًا وَأَفْضَلُ مِنْهُمْ إِسْلَامًا، وَهَذَا هُوَ الْكُفْرُ بِعِينِهِ. «سُبِّحْنَكَ هَذَا مَهْنَ عَظِيمٌ»، «كَبُرَتْ كَلِمَةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبَا»، «وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةً الْكُفْرِ وَكَفَرُوا بِمَا أَسْلَمُوا هُمْ».

ثُمَّ وَقَفْتُ عَلَى كَلَامِ جَيِّدٍ لِلإِمَامِ أَبِي إِسْحَاقِ الشَّاطِبِيِّ فِي «الاعتصام» (١/٣١٣-ط: الْهَلَالِيُّ)، رأَيْتُ مِنْ إِنْتَامِ الْفَائِدَةِ نَقْلَهُ هَا هُنَّا، قَالَ - رَحْمَهُ اللَّهُ -: «إِنَّ الشَّرِيعَةَ قَدْ وَرَدَ طَلْبُهَا عَلَى الْمُكَلَّفِينَ عَلَى الإِطْلَاقِ وَالْعُوْمَمُ، لَا يَرْفَعُهَا عُذْرٌ إِلَّا العَذْرُ الرَّافِعُ لِلْخَطَابِ رَأْسًا - وَهُوَ زَوْلُ الْعُقْلِ»، فَلَوْ بَلَغَ الْمُكَلَّفُ فِي مَرَاتِبِ الْفَضَائِلِ الْدِينِيَّةِ إِلَى أَيِّ رَتْبَةٍ بَلَغَ بِقِيَةُ التَّكْلِيفِ عَلَيْهِ كَذَلِكَ إِلَى الْمَوْتِ، وَلَا رَتْبَةَ لَأَحَدٍ يَلْعُغُهَا فِي الدِّينِ كَرْبَلَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، ثُمَّ رَتْبَةِ أَصْحَابِهِ الْبَرَّةِ، وَلَمْ يَسْقُطْ عَنْهُمْ مِنْ التَّكْلِيفِ مُثْقَلَ ذَرَّةً إِلَّا مَا كَانَ يُطْلَبُ مِنْ تَكْلِيفٍ مَا لَا يُطَاقُ بِالسَّبِيلِ إِلَى الْأَحَادِيدِ؛ كَالرَّمَنْ؛ لَا يُطَالِبُ بِالْجَهَادِ، وَالْمُقْعَدِ؛ لَا يُطَالِبُ فِي الصَّلَاةِ بِالْقِيَامِ، وَالْحَائِضُ لَا تُطَالِبُ بِالصَّلَاةِ الْمُخَاطَبُ بِهَا فِي حَالِ حِيْضَهَا، وَلَا مَا أَشْبَهُ ذَلِكَ.

فَمَنْ رَأَى أَنَّ التَّكْلِيفَ قَدْ يَرْفَعُهُ الْبَلُوغُ إِلَى مَرَتِبَةِ مَا مِنْ مَرَاتِبِ الدِّينِ - كَمَا يَقُولُهُ أَهْلُ الْإِيَّاْحَةِ -؛ كَانَ قَوْلُهُ بِدَعْيَةٍ مُخْرَجَةً عَنِ الدِّينِ أَهُ.

وَقَالَ - أَيْضًا - (٢/٥٢٥-٥٢٦): «وَيَحْكَى عَنِ الشِّعْيَةِ أَنَّهَا تَزْعُمُ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَسْقَطَ عَنِ أَهْلِ بَيْتِهِ وَمَنْ دَانَ بِجَهَمِهِ جَمِيعَ الْأَعْمَالِ، وَأَنَّهُمْ غَيْرُ مَكَلَفِينَ إِلَّا بِمَا تَطْوِعُهُمْ بِهِ، وَأَنَّ الْمَحْظُورَاتِ لَهُمْ مَبَاحَةٌ.. وَمِنْ هَؤُلَاءِ: الْعَبِيدِيَّةُ، الَّذِينَ مَلَكُوا مَصْرَ وَإِفْرِيقِيَّةٍ.. كَمَا التَّرَمَتِ الْإِيَّاْحَةُ خَرْقَ هَذَا الْحِجَابِ بِإِطْلَاقِهِ، وَزُرِعَتِ أَنَّ الْأَحْكَامِ الْشَّرِيعَةِ إِنَّمَا هِيَ خَاصَّةٌ بِالْعَوَامِ، وَأَمَّا الْخَوَاصُ مِنْهُمْ فَقَدْ تَرَقُوا عَنْ تَلْكَ الْمَرَتِبَةِ، «فَكَنَّلَهُمُ اللَّهُ أَفَأَنْ يُؤْفَكُوْنَ»، فَصَارُوا أَصْرَ عَلَى الدِّينِ مِنْ مَتَّبِعِهِمْ إِبْلِيسِ، = [وَكَانَ الشَّاعِرُ إِنَّمَا كَنَى عَنْهُمْ] - لَعْنَهُمُ اللَّهُ - بِقَوْلِهِ:

فإن قيل: إنهم مُرتدون عن الإسلام، فالمرتد إذا أسلم لا يقضي ما تركه حَال الرَّدَّة عند جمهور العلماء، كما لا يقضي الكافر إذا أسلم ما ترك حَال الكُفْر باتفاق العلماء، و[هو]<sup>(١)</sup> مذهب مالك وأبي حنيفة وأحمد في أظهر الروايتين عنه، والأخر يقضي المرتد. كقول الشافعي، والأول أَظَهَر؛ فإن الذين ارتدوا على عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كالحارث بن قيس، وطائفة معه أنزل الله فيهم: «كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِهِمْ» الآية والتي بعدها [آل عمران: ٨٧-٨٦]<sup>(٢)</sup> وكعبد الله بن أبي سرح، والذين خَرَجُوا مع الْكُفَّارِ يوْمَ بَدْرٍ،

وكنت امرأً منْ جُنْدِ إِبْلِيسَ فَانْتَهَى  
بي الْفِسْقُ حَتَّى صَارَ إِبْلِيسُ مِنْ جُنْدِي  
فَلَوْ ماتَ قَبْلِي كُنْتُ أَحْسِنُ بَعْدَهُ طَرَائِقَ فِسْقٍ لِيسَ يُخْسِنُهَا بَعْدِي»  
قلت: وانظر - لزاماً: «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام (١٦٦/١٠-١٦٧).

(١) ما بين المعقوفتين إضافة مني؛ يقتضيها السياق.

(٢) إسناده صحيح:

رواه أحمد في «مسنده» (رقم: ٢٢١٨-شاكر)، والنسائي في «سننه» (١٠٧/٧)،  
وابن جرير في «تفسيره» (٣٤٠/٣)، وابن حبان- كما في «الموارد» (ص: ٤٢٧)،  
و«الدر المنشور» (٤٩/٢)-، والحاكم في «المستدرك» (١٤٢/٤ و٣٦٦)،  
والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٩٧/٨) من طريق داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس- رضي الله عنهما- قال: «كَانَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ أَسْلَمَ، ثُمَّ ارْتَدَّ، وَلَحِقَ بِالشَّرِكِ،  
ثُمَّ نَدَمَ، فَأَرْسَلَ إِلَى قَوْمِهِ [أَنْ] سَلُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: هَلْ لِي مِنْ تُوبَةٍ؟ فَجَاءَ قَوْمُهُ إِلَى  
رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، قَالُوا: إِنْ فَلَانًا قد نَدَمَ، وَإِنَّا أَمْرَنَا أَنْ نَسْأَلَكُ: هَلْ لَهُ مِنْ تُوبَةٍ؟ فَنَزَّلَتْ  
«كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهَدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقٌّ وَجَاءَهُمْ الْبَيِّنَاتُ» إِلَى  
قوله تعالى: «إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ» [آل عمران:  
٨٦-٨٩]، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ [قَوْمُهُ]، فَأَسْلَمَ [وفي رواية: فرجعَ تائباً، فَقِيلَ النَّبِيُّ ﷺ مِنْهُ  
وَخَلَّ عَنْهُ].

قال الحاكم: «صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». ووافقه الذهبي.

وصحح إسناده الشيخُ أحمد شاكر- رحمه الله-، وشيخُنا الألباني- حفظه الله-  
في «صحيح سنن النسائي» (رقم: ٣٧٩٢)، وأودعهُ الشيخُ الفاضلُ مُقْبِلُ بن هادي =

وأنزلَ فيهم: «ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فِتَنُوا شَمَّ جَهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ» [النحل: ١١٠]<sup>(١)</sup>

= حفظه الله- في كتابه «الصحيح المستند من أسباب النزول» (ص: ٢٦)، وقال: «رجاله رجال الصحيح».

وأخرجه عبد الرزاق في «تفسيره» (١٢٥/١) عن جعفر بن سليمان عن حميد الأعرج عن مجاهد قال: «جَاءَ الْحَارِثُ بْنُ سُوِيدٍ، فَأَسْلَمَ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ، ثُمَّ كَفَرَ الْحَارِثُ، فَرَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِ الْقُرْآنَ: «كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنَهُمْ» إِلَى قَوْلِهِ تَعَالَى: «فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ» [آل عمران: ٨٦-٨٩]، فَحَمَلَهَا إِلَيْهِ رَجُلٌ مِّنْ قَوْمِهِ، فَقَرَأَهَا عَلَيْهِ، فَقَالَ الْحَارِثُ: وَاللَّهِ! إِنَّكَ مَا عَلِمْتُ لَصِدُوقٍ، وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَأَصْدِقُ مِنْكَ، وَإِنَّ اللَّهَ لَأَصْدِقُ الْمُلَائِكَةَ. فَرَجَعَ الْحَارِثُ، فَأَسْلَمَ، فَحَسِّنَ إِسْلَامُهُ».

قلتُ: جعفر بن سليمان فيه كلام يسير من قبيل حفظه، فلا ينزل حديثه عن رتبة الحسن، والله أعلم.

(١) إسناده صحيح:

فقد روى الطبرى في «التفسير» (١٨٤/١٤)، وعبد الرزاق في «تفسيره» من طريق عمرو بن دينار عن عكرمة عن ابن عباس قال: «كَانَ قَوْمٌ مِّنْ أَهْلِ مَكَّةَ أَسْلَمُوا، وَكَانُوا يَسْتَحْفُونَ بِالْإِسْلَامِ، فَأَخْرَجَهُمُ الْمُشْرِكُونَ يَوْمَ بَدْرٍ مَعَهُمْ، فَأُصْبِيَ بَعْضُهُمْ، وَقُتِّلَ بَعْضُهُمْ، فَقَالَ الْمُسْلِمُونَ: كَانَ أَصْحَابُنَا هُؤُلَاءِ مُسْلِمِينَ، وَأَكْرَهُوهُمْ، فَاسْتَغْفِرُوا لَهُمْ، فَنَزَّلَتْ: «إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمُلَائِكَةُ أَنفُسُهُمْ قَاتَلُوا نِفَّيْمَ كُنْتُمْ قَاتُلُوا كُمَا مُسْتَقْبَلُونَ فِي الْأَرْضِ فَالْأَرْضُ أَنَّمَا تَنْعِيَهُ وَاسِعَةٌ فَنَهَا جِرَوْا فِيهَا مَوْلَانِكُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [النساء: ٩٧].

قال: وكتب إلى منْ بقي بمكَّةَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ هَذِهِ الْآيَةُ [أَنَّ] لَا عُذْرَ لَهُمْ.

قال: فخر جوا، فلَحِقُوهُمُ الْمُشْرِكُونَ، فَأَعْطُوهُمُ الْفِتْنَةَ، فَنَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ: «وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ إِيمَانًا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَذَابَ اللَّهِ وَلِنَ جَاءَ نَصْرٌ مِّنْ رَبِّكَ لِيَقُولَنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أَوْ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ» [العنكبوت: ١٠]، فكتب الْمُسْلِمُونَ إِلَيْهِمْ بِذَلِكَ، فخر جوا، وأيُسُّوا مِنْ كُلِّ خَيْرٍ، ثُمَّ نَزَّلَتْ فِيهِمْ: «ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فِتَنُوا شَمَّ جَهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ» [النَّحْل: ١١٠]، فكتب إِلَيْهِمْ بِذَلِكَ: أَنَّ اللَّهَ قَدْ جَعَلَ لَكُمْ مَخْرَجًا، فخر جوا، فادْرَكُوهُمُ الْمُشْرِكُونَ، فقاتلُوهُمْ، ثُمَّ نَجَّا مِنْ نَجَا، وَقُتِّلَ مَنْ قُتِّلَ».

فهؤلاء عادوا إلى الإسلام، وعبد الله بن أبي سرح عاد إلى الإسلام عام الفتح، وبايعه النبي ﷺ؛ ولم يأمر أحداً منهم بإعادته ما تركَ حال الكفر في الرّدّة، كما لم يكن يأمر سائر الكفار إذا أسلموا.

وقد ارتدَ في حياته ﷺ خلقٌ كثيرٌ اتبعوا الأسود العنسي الذي تبأّ بصنعاء اليمن، ثم قتلَه الله، وعاد أولئك إلى الإسلام، ولم يؤمنوا بالإعادة.

وتبأّ مُسَيْلِمَةُ الْكَذَابُ، واتبعه خلقٌ كثيرٌ، قاتلهم الصديق والصحابة بعد موته ﷺ حتى أعادوا منْ بقي منهم إلى الإسلام، ولم يأمر أحداً منهم بالقضاء، وكذلك سائر المرتدينَ بعد موته.

وكان أكثر البوادي قد ارتدوا ثم عادوا إلى الإسلام، ولم يأمر أحداً منهم بقضاء ما تركَ من الصلاة. وقوله تعالى: «**قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنْتَهُوا يُقْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ**» [الأنفال: ٣٨] يتناولُ كلَّ كافرٍ.

وإن قيلَ: إنَّ هؤلاء لم يكونوا مرتدينَ، بل جهالاً بالوجوب، وقد تقدَّمَ أنَّ الأظهرَ في حقِّ هؤلاء أنهم يَسْتَأْنِفُونَ الصلاةَ على الوجهِ المأمورِ، ولا قضاءَ عليهم؛ فهذا حُكْمٌ منْ تركَها غيرَ مُعْتَدِلٍ لوجوبها<sup>(١)</sup>.

قلت: وهذا إسناد صحيح - إن شاء الله -، رجاله رجال «الصحيح» كما قال الهشمي في «المجمع» (١٠/٧)، وقد أودعه العلامة الشيخ مقبل بن هادي الوادعي - حفظه الله - في كتابه «الصحيح المسند من أسباب التزول» (ص: ٩٠-٩١).

(١) وقد قال - رحمة الله - في «المجموع» (٤٣٤/١٠): «فَمَنْ لَمْ يَعْتَدْ وَجْهَيْهَا عَلَى كُلِّ عَاقِلٍ بِالْبَلِغِ غَيْرِ حَائِضٍ وَنِسَاءٍ؛ فَهُوَ كَافِرٌ مُرْتَدٌ بِانْتِفَاقِ أَمَّةِ الْمُسْلِمِينَ، وَإِنْ اعْتَدَ أَنَّهَا عَمَلٌ صَالِحٌ، وَأَنَّ اللَّهَ يَحْبُبُهَا وَيُتَبِّعُهَا، وَصَلَّى مَعَ ذَلِكَ، وَقَامَ اللَّيْلَ، وَصَامَ النَّهَارَ، وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ لَا يَعْتَدُ وَجْهَيْهَا عَلَى كُلِّ بَلِغٍ فَهُوَ - أَيْضًا - كَافِرٌ مُرْتَدٌ، حَتَّى يَعْتَدَ أَنَّهَا فَرَضٌ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ بَلِغٍ عَاقِلٍ».

وأمّا من اعتقدَ وجوبَها مع إصرارِه على التَّرْكِ: فقد ذَكَرَ عليهِ المُفَرِّعُونَ مِنَ الْفَقَهَاءِ فُرُوعًا:

أحدُهَا: هذا، فقيلَ عند جمهورِهِمْ - مالِكٌ والشَّافِعِيُّ وأَحْمَدَ -: وإذا صَبَرَ حتَّى يُقتلَ؛ فهل يُقتلُ كافِرًا مُرْتَدًا، أو فاسِقًا كُفَّاسَاقِ الْمُسْلِمِينَ؟ على قولَيْنِ مشهورَيْنِ. حُكِيَّا روايَتِيْنِ عن أَحْمَدَ.

وهذه الفُرُوعُ لم تُنْقلْ عن الصَّحَابَةِ، وهي فُرُوعٌ فاسِدَةٌ، فإنَّ كَانَ مُقِرًّا بالصَّلَاةِ فِي الْبَاطِنِ، مُعْتَدِلًا لِوْجُوبِهَا، يَمْتَنُّ أَنْ يُصْرَرَ عَلَى تَرْكِهَا حتَّى يُقتلَ، وَهُوَ لَا يُصْلِيْ! هَذَا لَا يُعْرَفُ مِنْ بَنِي آدَمَ وَعَادِتَهُمْ؛ وَلَهُذَا لَمْ يَقُعْ هَذَا قَطُّ فِي الْإِسْلَامِ<sup>(١)</sup>، وَلَا يَعْرَفُ أَنَّ أَحَدًا يَعْتَقِدُ وْجُوبَهَا، وَيُقَالُ لَهُ: إِنَّ لَمْ تُصْلِلْ وَلَا قَتَلْنَاكَ<sup>(٢)</sup>، وَهُوَ يُصْرَرُ عَلَى تَرْكِهَا، مَعَ إِقْرَارِهِ بِالْوَجْبِ، فَهَذَا لَمْ يَقُعْ قَطُّ فِي الْإِسْلَامِ<sup>(٣)</sup>.

(١) قال شيخُنا في «السلسلة الصحيحة» تحت الحديث (رقم: ٣٣٣): إنَّ التاركَ للصلوة كَسَلًا إنما يصْحُّ الْحُكْمُ بِإِسْلَامِهِ مَا دَامَ لَا يُوجَدُ هُنَاكَ مَا يُكَشِّفُ عَنْ مَكْنُونِ قَلْبِهِ، أَوْ يَدْلُّ عَلَيْهِ، وَمَاتَ عَلَى ذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يُسْتَأْتَبَ؛ كَمَا هُوَ الْوَاقِعُ فِي هَذَا الزَّمَانَ، أَمَّا لَوْ خُرِّيَّ بَيْنَ الْقَتْلَ وَالْتَّوْبَةِ بِالرَّجُوعِ إِلَى الْمُحَافَظَةِ عَلَى الصَّلَاةِ، فَانْخَتَارَ الْقَتْلُ عَلَيْهَا، فَقُتِلَ؛ فَهُوَ فِي هَذِهِ الْحَالَةِ يَمُوتُ كَافِرًا، وَلَا يُدْفَنُ فِي مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ، وَلَا تَجْرِي عَلَيْهِ أَحْكَامُهُمْ؛ لَأَنَّهُ لَا يُعْقَلُ - لَوْ كَانَ غَيْرَ جَاهِدٍ لَهَا فِي قَلْبِهِ - أَنْ يَخْتَارَ الْقَتْلَ عَلَيْهَا! هَذَا أَمْرٌ مُسْتَحِيلٌ! مَعْرُوفٌ بِالضَّرُورةِ مِنْ طِبِّعَةِ الْإِنْسَانِ، لَا يَحْتَاجُ إِثْبَاتُهُ إِلَى بَرهَانٍ.

وقد قال الإمام ابن القيم - رحمه الله - في «كتاب الصلاة» (ص: ٦٢-٦٣): «وَمَنْ أَعْجَبَ أَنْ يَقُعَ الشَّكُّ فِي كُفُرِ مَنْ أَصْرَرَ عَلَى تَرْكِهَا، وَدُعِيَ إِلَى فِعْلِهَا عَلَى رَؤُوسِ الْمَلَأِ، وَهُوَ يَرِي بَارِقةَ السِّيفِ عَلَى رَأْسِهِ، وَيُسَدِّدُ لِلْقَتْلِ، وَعُصِّبَتْ عَيْنَاهُ، وَقِيلَ لَهُ: تُصْلِيْ، وَلَا قَتَلْنَاكَ؟! فَيَقُولُ: أَقْتَلْنَاهُ، وَلَا أُصْلِيْ أَبَدًا!» أَهـ.

(٢) كذا في الأصل، والصواب: «إِنْ تُصْلِلَ، وَلَا قَتَلْنَاكَ» أو: «إِنْ لَمْ تُصْلِلْ قَتَلْنَاكَ»، والله أعلم.

(٣) قال - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٣٥/١٠٦): «وَأَكْثَرُ الْعُلَمَاءَ يَقُولُونَ:

ومتَ امتنعَ الرَّجُلُ مِنَ الصَّلاةِ حَتَّى يُقتلَ لَمْ يَكُنْ فِي الْبَاطِنِ مُقْرَأً بِوْجُوبِهَا، وَلَا مُلْتَزِمًا بِفِعْلِهَا، وَهَذَا كَافِرٌ بِاِتِّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ<sup>(١)</sup>، كَمَا اسْتَفَاضَتِ الْآثَارُ عَنْ

= يُؤْمِنُ بِالصَّلاةِ، فَإِنْ لَمْ يُصْلَلْ وَإِلَّا قُتْلَ<sup>(٤)</sup>، فَإِذَا أَصَرَّ عَلَى الْجُحُودِ حَتَّى قُتْلَ؛ كَانَ كَافِرًا بِاِتِّفَاقِ الْأَئمَّةِ، لَا يُغْسَلُ، وَلَا يُصَلَّى عَلَيْهِ، وَلَا يُدْفَنُ فِي مَقابرِ الْمُسْلِمِينَ».

قلتُ : وَانْظُرْ مَا نَقْلَتُهُ عَنْ شِيخِنَا الْأَلْبَانِيِّ - حَفَظَهُ اللَّهُ - قَبْلَ قَلْلِيِّ .

(١) قال - رحمه الله - في «المجموع» (٦١٥/٦١٦): «وَلَا يَتَصَوَّرُ فِي الْعَادَةِ أَنْ رجلاً يَكُونَ مُؤْمِنًا بِقَبْلِهِ، مُقْرَأً بِأَنَّ اللَّهَ أَوْجَبَ عَلَيْهِ الصَّلاةَ، مُلْتَزِمًا بِشَرِيعَةِ النَّبِيِّ ﷺ وَمَا جَاءَ بِهِ، يَأْمُرُهُ وَلِيُّ الْأَمْرِ بِالصَّلاةِ فَيَمْتَعِنُ حَتَّى يُقتلَ، وَيَكُونُ مَعَ ذَلِكَ مُؤْمِنًا فِي الْبَاطِنِ قَطُّ، لَا يَكُونُ إِلَّا كَافِرًا . وَلَوْ قَالَ: أَنَا مُقْرَأٌ بِوْجُوبِهَا غَيْرَ أَنِّي لَا أَفْعُلُهَا؛ كَانَ هَذَا القُولُ مَعَ هَذِهِ الْحَالِ كَذِبًا مِنْهُ، كَمَا لَوْ أَخَذَ يَلْقَى الْمَصْحَفَ فِي الْحَشْ وَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّ مَا فِيهِ كَلَامُ اللَّهِ، أَوْ جَعَلَ يُقْتَلُ نَبِيًّا مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنَ الْأَفْعَالِ الَّتِي تُنَافِي إِيمَانَ الْقَلْبِ، فَإِذَا قَالَ: أَنَا مُؤْمِنٌ بِقَبْلِي مَعَ هَذِهِ الْحَالِ؛ كَانَ كَاذِبًا فِيمَا أَظْهَرَهُ مِنَ الْقُولِ، فَهَذَا الْمَوْضِعُ يَنْبَغِي تَدْبِرُهُ، فَمَنْ عَرَفَ ارْتِبَاطَ الظَّاهِرِ بِالْبَاطِنِ زَالَتْ عَنْهُ الشُّبُهَةُ فِي هَذَا الْبَابِ، وَعْلَمَ أَنَّ مَنْ قَالَ مِنَ الْفَقِهَاءِ: «إِنَّهُ إِذَا أَقْرَأَ بِالْوَجِبَ وَامْتَنَعَ عَنِ الْفَعْلِ لَا يُقْتَلُ»، أَوْ «يُقْتَلُ مَعَ إِسْلَامِهِ» فَإِنَّهُ دَخَلَتْ عَلَيْهِ الشُّبُهَةُ الَّتِي دَخَلَتْ عَلَيْهِ الْمَرْجَةُ وَالْجَهَمَّةُ، وَالَّتِي دَخَلَتْ عَلَيْهِ مَنْ جَعَلَ الْإِرَادَةَ الْجَازِمَةَ مَعَ الْقُدرَةِ التَّامَّةِ لَا يَكُونُ بِهَا شَيْءٌ مِنَ الْفَعْلِ».

وقال - رحمه الله - فيها (٧/٢١٩): «فَإِنَّهُ يَمْتَعِنُ فِي الْفَطَرَةِ أَنْ يَكُونَ الرَّجُلُ يَعْتَقِدُ أَنَّ اللَّهَ فَرَضَهَا عَلَيْهِ، وَأَنَّهُ يَعَاقِبُ عَلَى تَرْكِهَا، وَيَصْبِرُ عَلَى الْقَبْلِ، وَلَا يَسْجُدُ اللَّهُ سَجْدَةً مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ لَهُ فِي ذَلِكَ . هَذَا لَا يَفْعَلُهُ بَشَرٌ قَطُّ . بَلْ وَلَا يُصْرَبُ أَحَدٌ مِنْ يَقْرَأُ بِوْجُوبِ الصَّلاةِ إِلَّا صَلَّى، لَا يَتَهَيَّأُ الْأَمْرُ بِهِ إِلَى الْقَتْلِ، وَسَبَبَ ذَلِكَ أَنَّ الْقَتْلَ ضَرَرٌ عَظِيمٌ لَا يَصْبِرُ عَلَيْهِ الْإِنْسَانُ إِلَّا لِأَمْرٍ عَظِيمٍ، مَثَلُ: لِزُومِهِ لِدِينِ يَعْقُدُ أَنَّهُ إِنْ فَارَقَهُ هَلْكَ فَيَصْبِرُ عَلَيْهِ حَتَّى يُقْتَلَ، وَسَوْاءَ كَانَ الدِّينُ حَقًا أَوْ بَاطِلًا، إِمَّا مَعَ اِعْتِقَادِهِ أَنَّ الْفَعْلَ يَجُبُ عَلَيْهِ بَاطِنًا وَظَاهِرًا، فَلَا يَكُونُ فِعْلُ الصَّلاةِ أَصْعَبَ عَلَيْهِ مِنْ احْتِمَالِ الْقَتْلِ قَطُّ .

وَنَظِيرُ هَذَا: لَوْ قَيْلَ: إِنْ رجلاً مِنْ أَهْلِ السَّنَةِ قَيْلَ لَهُ: تَرَضَّ عَنْ أَبِي بَكْرٍ وَعَمْرٍ . فَامْتَنَعَ عَنِ ذَلِكَ حَتَّى قُتَلَ مَعَ مَحْبَبِهِ لَهُمَا وَاعْتِقَادِهِ فَضْلَهُمَا، وَمَعَ دُمُّ الْأَعْذَارِ الْمَانِعِ مِنَ التَّرْضِيِّ عَنْهُمَا، فَهَذَا لَا يَقْعُدُ قَطُّ .

(٤) كذا الأصل ، والصواب : «فَإِنَّمَا أَنْ يُصَلَّى، وَإِلَّا؛ قُتْلَ» أَوْ: «فَإِنْ لَمْ يُصْلَلْ؛ قُتْلَ» . وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

## حكم تارك الصلاة

الصَّحَابَةِ بِكُفْرٍ هَذَا، وَدَلَّتْ عَلَيْهِ التُّصُوصُ الصَّحِيحَةُ، كَقَوْلِهِ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ: «لَيْسَ بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفَّرِ إِلَّا تَرَكَ الصَّلَاةَ» رواه مُسْلِمٌ<sup>(١)</sup>. وَقَوْلُهُ: «الْعَهْدُ الَّذِي بَيَّنَنَا وَبَيَّنَهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»<sup>(٢)</sup>.

وَكَذَلِكَ لَوْ قِيلَ: إِنْ رَجُلًا يَشَهِّدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ بَاطِنًا وَظَاهِرًا، وَقَدْ طَلَبَ مِنْهُ ذَلِكَ، وَلَيْسَ هُنَاكَ رَهْبَةٌ وَلَا رَغْبَةٌ يَمْتَنِعُ لِأَجْلِهَا، فَامْتَنَعَ مِنْهَا حَتَّى قُتُلَ، فَهَذَا يَمْتَنِعُ أَنْ يَكُونَ فِي الْبَاطِنِ يَشَهِّدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ».

وَانْظُرْ: «الْمَجْمُوعُ» (٢٨/٣٠٨)، وَمَا سُبِقَ قَبْلَهُ قَلِيلٌ وَالْتَّعْلِيقُ عَلَيْهِ.

(١) فِي «صَحِيحِهِ» (رَقْمٌ ١٣٤)، وَغَيْرِهِ مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -.

(٢) حَدِيثُ صَحِيحٍ:

رَوَاهُ أَحْمَدُ فِي «مَسْنَدِهِ» (٥/٣٤٦، ٣٥٥)، وَالْتَّرْمِذِيُّ فِي «جَامِعِهِ» (رَقْمٌ ٢٦٢١)، وَالنَّسَائِيُّ فِي «سَنَنِهِ» (١/٢٣١)، وَابْنُ مَاجَهٍ فِي «سَنَنِهِ» (رَقْمٌ ١٠٧٩)، وَابْنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي «الْمَصْنُفِ» (١١/٣٤)، وَ«الْإِيمَانِ» (رَقْمٌ ٤٦)، وَالْأَجْرِيُّ فِي «الشَّرِيعَةِ» (ص١٣٣)، وَابْنُ نَصْرٍ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (رَقْمٌ ٨٩٤-٨٩٦)، وَاللَّالِكَائِيُّ فِي «شَرْحِ أَصْوَلِ الْاعْتِقَادِ» (رَقْمٌ ١٥١٨-١٥٢٠)، وَابْنُ حَبَّانَ فِي «صَحِيحِهِ» (رَقْمٌ ١٤٥٤)، وَالْدَّارَقَطْنِيُّ فِي «سَنَنِهِ» (٢/٥٢)، وَالْحَاكِمُ فِي «الْمُسْتَدِرِكِ» (١/٦-٧)، وَالْبَيْهَقِيُّ فِي «السَّنَنِ الْكَبْرِيِّ» (٣٦٦/٣)، وَابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ فِي «الْتَّمَهِيدِ» (٤/٢٣٠)، وَغَيْرِهِمْ مِنْ طَرْقٍ عَنْ الْحَسِينِ بْنِ وَاقِدٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يَقُولُ: . . . (فَذَكْرُهُ).

قَالَ التَّرْمِذِيُّ: «حَدِيثُ حَسْنٍ صَحِيحٌ غَرِيبٌ».

وَقَالَ الْحَاكِمُ: «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ إِلَسَادٌ، لَا تَعْرِفُ لَهُ عَلَةً بِوْجَهٍ مِنَ الْوَجْوهِ»، وَوَافَقَهُ الْذَّهَبِيُّ، وَكَذَا شِيخُنَا الْأَلْبَانِيُّ فِي «صَحِيحِ التَّرْغِيبِ وَالْتَّرْهِيبِ» (١/٢٩٩).

قَلْتَ: وَهُوَ كَمَا قَالُوا؛ وَالْحَسِينُ بْنُ وَاقِدٍ - إِنْ كَانَ لَهُ أُوهَامٌ؛ فَإِنَّهُ - ثَقَةٌ مِنْ رِجَالِ مُسْلِمٍ؛ كَمَا فِي «الْتَّقْرِيبِ» (١/١٨٠)، وَقَدْ تَوَبَّعَ:

تَابَعَهُ خَالِدُ بْنُ عَبِيدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بَرِيْدَةِ بِهِ.

أَخْرَجَهُ الدَّارَقَطْنِيُّ فِي «السَّنَنِ» (٢/٥٢-٥٣)، وَابْنُ عَدِيٍّ فِي «الْكَامِلِ» (٣/٨٩٦)، وَغَيْرِهِمَا.

وَقَوْلُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ: كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ لَا يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الْأَعْمَالِ تَرْكُهُ كُفْرٌ إِلَّا الصَّلَاةَ<sup>(١)</sup>، فَمَنْ كَانَ مُصِرًّا عَلَى تَرْكِهَا حَتَّىٰ يَمُوتَ لَا يَسْجُدُ اللَّهُ

= وَسَنْدُهُ ضَعِيفٌ؛ لِضَعْفِ خَالِدٍ، فَقَدْ أُورَدَهُ ابْنُ أَبِي حَاتِمٍ فِي «الْجَرْحِ وَالتَّعْدِيلِ» = (٣٤٢/١)، وَلَمْ يُذَكَّرْ فِيهِ جَرْحًا وَلَا تَعْدِيلًا، وَوَثْقَهُ ابْنُ حَبَّانَ.

وَفِي الْبَابِ عَنْ أَنْسٍ، وَابْنِ عَبَّاسٍ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ -

(١) أَتَرَ صَحِيحٌ :

أَخْرَجَهُ التَّرْمِذِيُّ فِي «الْجَامِعِ» (١٤/٥)، وَابْنُ أَبِي شَيْبَةَ فِي «الْمَصْنُفِ» (رَقْمٌ ١٣٧)، وَابْنُ نَصْرٍ الْمَرْوَزِيُّ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (٢/٩٠٤/٩٤٨) مِنْ طَرِيقِ الْجُرَيْرِيِّ عَنْهُ بِهِ.

قَلْتَ: وَهَذَا إِسْنَادٌ صَحِيحٌ؛ كَمَا قَالَ النَّوْوَيُّ فِي «الْمَجْمُوعِ» (٣/١٩)؛ الْجَرِيرِيُّ -  
هُوَ سَعِيدُ بْنِ إِيَّاسٍ - ثَقَةٌ، اخْتَلَطَ قَبْلَ مُوْتِهِ بِثَلَاثٍ سَنِينَ؛ كَمَا فِي «الْتَّقْرِيبِ» (١/٢٨٣)،  
إِلَّا أَنَّ الرَّاوِيَ عَنْهُ عِنْدَ ابْنِ أَبِي شَيْبَةَ هُوَ عَبْدُ الْأَعْلَى، وَسَمِاعُهُ مِنْ قَدِيمٍ قَبْلَ اخْتَلَاطِهِ .  
وَقَدْ خَوْلِفَ التَّرْمِذِيُّ فِي إِسْنَادِهِ، فَشَارَكَهُ عَنْ قَتِيَّةَ عَنْ بَشَرَ بْنِ الْمَفْضُلِ عَنْ  
الْجَرِيرِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ قَيْسُ بْنُ أَنِيفٍ، إِلَّا أَنَّهُ زَادَ فِي آخِرِهِ: عَنْ أَبِي هَرِيْرَةَ .  
رَوَاهُ الْحَاكِمُ فِي «الْمُسْتَدِرَكَ» (١/٧): ثَنَا أَحْمَدُ بْنُ سَهْلٍ الْفَقِيْهُ بِبَخَارِيٍّ: ثَنَا  
قَيْسٌ بْنُهُ .

قَالَ الْذَّهَبِيُّ: «إِسْنَادٌ صَالِحٌ» ! .

قَلْتَ: وَفِيهِ نَظَرٌ؛ إِذْ قَيْسُ بْنُ أَنِيفٍ: لَمْ أَقْفَ لَهُ عَلَى تَرْجِمَةٍ، ثُمَّ إِنَّهُ قَدْ خَالَفَ  
الْإِمَامَ التَّرْمِذِيَّ، وَالْتَّرْمِذِيُّ إِمَامٌ، حَفَظَ، جَبَلٌ، فَرَوَايَتِهِ هِيَ الْصَّوَابُ .  
وَيَشَهَدُ لَهُ: مَا رَوَاهُ ابْنُ نَصْرٍ الْمَرْوَزِيُّ فِي «تَعْظِيمِ قَدْرِ الصَّلَاةِ» (رَقْمٌ ٩٤٧)،  
وَاللَّالِكَائِيُّ فِي «شَرْحِ أَصْوَلِ الْاعْقَادِ» (٢/٨٢٩-٨٢٨) مِنْ طَرِيقِ زَهِيرٍ بْنِ حَرْبٍ عَنْ أَبِي  
الْزَّبِيرِ قَالَ: سَمِعْتُ جَابِرًا - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - وَسَأَلَهُ رَجُلٌ: أَكْتَمْتُ تَعْذُونَ الذَّنْبَ فِي كُمْ  
شَرْكًا؟ قَالَ: لَا . قَالَ: وَسَئَلَ: مَا بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفْرِ؟ قَالَ: تَرْكُ الصَّلَاةِ .

قَلْتَ: وَإِسْنَادُهُ جَيْدٌ، أَبُو الزَّبِيرِ - وَاسْمُهُ مُحَمَّدُ بْنُ مُسْلِمٍ بْنُ تَدْرُسٍ - مُشْهُورٌ  
بِالْتَّدْلِيسِ، وَوَصْفُهُ النَّسَائِيُّ وَغَيْرُهُ بِهِ؛ لَكُنَّهُ صَرَحَ بِالْتَّحْدِيدِ هُنَّا، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ .  
وَعِنْدَ الْلَّالِكَائِيِّ فِي «شَرْحِ أَصْوَلِ الْاعْقَادِ» (رَقْمٌ ١٥٣٨)، وَابْنِ بَطْةِ فِي  
«الْإِبَانَةِ» (٢/٦٧٢/٨٧٦) مِنْ طَرِيقِ آخِرٍ عَنْ مُجَاهِدٍ بْنِ جَبَرٍ أَبِي الْحَجَاجِ عَنْ جَابِرِ بْنِ  
نَحْوَهُ، وَسَنْدُهُ حَسَنٌ .

## حكم تارك الصلاة

سجدة قط، فهذا لا يكون قط مسلماً مقرًا بوجوبها، فإن اعتقاد الوجوب، واعتقاد أن تاركها يستحق القتل هذا داع تمامًا إلى فعلها، والداعي مع القدرة يوجب وجود المقدور، فإذا كان قادراً ولم يفعل قط علم أن الداعي في حقه لم يوجد. والاعتقاد التام لعقاب التارك باعث على الفعل، لكن هذا قد يعارضه أحياناً أمور توجب تأخيرها وترك بعض واجباتها، وتقويتها أحياناً<sup>(١)</sup>.

فاما من كان مصراً على تركها لا يصلى قط، ويموت على هذا الإصرار والترك فهذا لا يكون مسلماً.

لكن أكثر الناس يصلون تاركاً، ويترونها تاركة، فهو لا يحافظون عليها.

وهو لا تَحْتَ الْوَعْدِ<sup>(٢)</sup> وَهُمُ الَّذِينَ جَاءَ فِيهِمُ الْحَدِيثُ الَّذِي فِي السُّنْنِ:

ويشهد له - أيضًا - ما رواه ابن بطة في «الإبانة» (٢/٦٧٣/٦٧٧) بسنده صحيح عن الحسن قال: «بلغني أن أصحاب رسول الله ﷺ كانوا يقولون: بين العبد وبين أن يشرك فيكفر أن يدع الصلاة من غير عذر».

(تبنيه هام): انظر معي - رحمك الله - على أي شيء حمل شيخ الإسلام - رحمه الله - حرج القاتلين بتكفير تارك الصلاة مطلقاً... إنه حملها على من ترك الصلاة دائمًا أبداً حتى يُقتل. وهذا محمل ثالث ينضم إلى جانب ما ذكرت في المقدمة (ص: ٧٠-٧٤)، فراجعواها.

واستحسن شيخنا هذا الحمل والجمع في رسالته «حكم تارك الصلاة» (ص: ٤٣)، فقال: «وعلى مثل هذا المُصرّ على الترک والامتناع عن الصلاة، مع تهديد الحاكم له بالقتل: يجب أن تُحمل كل أدلة الفريق المُكفر للتارك للصلاه. وبذلك تجتمع أدلةهم مع أدلة المخالفين، ويلتقطون على كلمة سواء؛ أن مجرد الترک لا يُكفر؛ لأنَّه كفرٌ عمليٌّ، لا اعتقادٍ؛ كما قال ابن القيم» أهـ. بتصريف.

(١) بل وتجعله تاركاً لها دائمًا، كأنشغاله، وكسله، ورجائه رحمة ربِّ الواسعة، وغير ذلك من الأمور التي بها قد لُبس عليه، وهذا واقع، وقد رأينا من ذلك الصنف من رأينا.

(٢) قاعدة الوعد والوعيد مهمة جدًا، وهي عند أهل الشّنة فيما قررَه شيخ الإسلام -

حديث عبادة عن النبي ﷺ أنه قال: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة، من حافظ عليهنَّ كان له عهْدٌ عند الله أن يدخله الجنة، ومن لم يحافظ عليهنَّ لم يكن له عهْدٌ عند الله، إن شاء عذبه وإن شاء غفر له»<sup>(١)</sup>.

فالمحافظ عليها: الذي يصلّيها في مواقتها، كما أمر الله تعالى.

والذي يؤخرها<sup>(٢)</sup> أحياناً عن وقتها، أو يترك واجباتها، فهذا تحت مشيئة الله تعالى<sup>(٣)</sup> وقد يكون لهذا نوافل يكمل بها فرائضه،

= رحمة الله - في موضع عدة من كتبه؛ كـ«مجموع الفتاوى» (٤/٤٨٤ و ٢٧٠) و (١١/٦٤٨ و ٣٠٥) وغيره: «أن نصوص الوعيد داخلة تحت مشيئة الله سبحانه إما عفواً وإما تنفيذاً، وأما نصوص الوعيد فإن الله متفذها؛ كما كتب سبحانه على نفسه». هذه خلاصتها.

وأصل هذه القاعدة مبنيٌ على مثلٍ ما قيل:

وإني وإن أوعدتهُ أو وعدهُهُ لمحلفٍ إيعادي ومُنجزٍ موعدي  
وقد ورد في ذلك حديث نبوىٰ صحيحه شيخنا الألبانىٰ في «الأحاديث الصحيحة»  
(رقم: ٢٤٦٣) عن أنس أن النبي ﷺ قال: «من وعده الله على عملٍ ثواباً؛ فهو مُنجزٌ له،  
ومَنْ وَعَدَهُ عَلَى عَمَلٍ عِقَاباً؛ فَهُوَ فِي الْخِيَارِ».

[وقد قال الإمام مالك - رحمة الله -: «إن العبد لو ارتكب جميع الكبائر بعد أن لا يشرك بالله شيئاً رجوت له أرفع المنازل؛ لأن كُلَّ ذَنْبٍ بين العبد وربه هو منه على رجاء»].

وانظر: «شرح العقيدة الطحاوية» (ص: ٣١٨). انظر: مقدمة «حكم تارك الصلاة» (ص: ٢٠-١٩) للشيخ علي الحلبي - حفظه الله -. وانظر ما تقدم (ص: ٤٣).

(١) حديث صحيح، سبق تخرجه (ص: ٥٣-٥٦).

(٢) في المطبوع: «والذي ليس يؤخرها! ولعل الصواب ما أثبته».

(٣) وقد قال - رحمة الله - في «المجموع» (٧/٦١٦، ٦١٥-٦١٧):

«فالنبي ﷺ إنما أدخلَ تحت المشيئةَ مَنْ لم يحافظُ عليها، لا مَنْ تَرَكَ، ونفيُ المحافظةِ يقتضي أنهم صلوا، ولم يحافظوا عليها». ثم قال:  
«وحيثَنِي إنما أَدْخَلَ تحتَ المشيئةَ مَنْ لم يحافظُ عليها، وإنما يترك بعضَ المأمورات، ويترك بعضَها؛ كان معه من =

= الإيمان بحسب ما فعله. والإيمان يزيد وينقص، ويجتمع في العبد إيمان ونفاق، كما ثبت عنه في «الصحيح» أنه قال: «أربع من كُنَّ فيه كان مُنافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلةٌ منهاً كانت فيه خصلةٌ من النفاق حتى يدعها: إذا حدثَ كذب، وإذا اتَّمَنَ خان، وإذا عاهَدَ غدر، وإذا خاصَمَ فَجَرٌ»<sup>١</sup>. وبهذا تزول الشبهة في هذا الباب.

فإن كثيراً من الناس، بل أكثرهم في كثير من الأمصار لا يكونون محافظين على الصلوات الخمس، ولا هُم تاركِها بالجملة، بل يُصلُّون أحياناً، ويدعون أحياناً، فهؤلاء فيهم إيمان ونفاق، وتجري عليهم أحكام الإسلام الظاهرة في المواريث ونحوها من الأحكام؛ فإن هذه الأحكام إذا جرَّت على المنافقِ المُحضِ - كابن أبي وأمثاله من المنافقين -؛ فلأن تجري على هؤلاء أولى وأحرى».

قلت: وهذا كلامُ قويٌّ ومتينٌ، إلا أن قوله: «ونفي المحافظة يقتضي أنهم صلوا ولم يحافظوا عليها» فيه بَحثٌ؛ إذ نفي المحافظة يشمل -أيضاً- مطلق الترك؛ دليل ذلك: قوله عليه السلام في بعض روایات الحديث: «مَنْ أَتَى بِهِنَّ... وَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِنَّ»، وفي غيرها: «وَمَنْ أَتَى بِهِنَّ وَقَدْ انتَقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئاً»، والحكم واحد فيها [وانظر الحديث (رقم: ٤، ص: ٥٣-٥٨) من المقدمة، وجوابنا عليه].

فدللَ هذا على أن نفي المحافظة يعني: إما أنهم صلوا ولم يحافظوا، أو تركوا بالكُلِّية. لا فرق.

أضفْ إلى ذلك أنه قد ثبت عن رسول الله عليه السلام أنه قال: «مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ مُتَعَمِّدًا، فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ». انظر تخرجه في المقدمة (ص: ٢٩-٣٠).

وثبت عنه عليه السلام -أيضاً- أنه قال: «مَنْ تَرَكَ صَلَاةً مَكْتُوبَةً مُتَعَمِّدًا؛ فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ ذِمَّةُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ».

(أ) متفقٌ عليه:

رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٣٤)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٥٨) من حديث عبد الله ابن عمرو -رضي الله عنهما-.

[ورد ذلك من حديث أبي الدرداء عند البخاري في «الأدب المفرد» وابن ماجه والبيهقي وابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» واللالكائي في «السنة»، وعن معاذ عند أحمد والطبراني، وعن أميمة مولاة رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه عند ابن أبي عاصم في «الأحاديث وال الثنائي» والحاكم وابن نصر المروزي والطبراني وغيرهم. وصحح الأول شيخنا الألباني في «صحيح الترغيب» (رقم: ٥٦٤)، وحسن الثاني والثالث فيه (برقمي: ٥٦٧، ٥٦٨)].

ومن هذين الحديثين يظهر لنا بوضوح جليًّا، وببيان ساطع، أن العقاب المترتب على ترك الصلاة بالكلية هو نفسه العقاب المترتب على ترك صلاة واحدة، ونحن متتفقون على أنَّ منْ ترك صلاة واحدة داخلاً تحت المشيئة الإلهية، فكذلك منْ ترك الصلاة بالكلية؛ إذ حكمُهُما واحدٌ، لا فرق. وهذا كله بالطبع مقيدٌ بعدم العجود، وانظر ما تقدم (ص: ٥٨).

وحتى لو لم يكن عندنا ما يبرهنُ على أن نفي المحافظة يشملُ الأمرين، فعفلاً ولغة يفهم كلا الأمرين منها [أي: منْ نفي المحافظة]، وكان يؤيدُهُ - أيضاً - ما هو ثابت عند الأثريين من أهل العلم أن حُكْمَ البعض يجري على الكل ما لم يعارضُ نصاً.

وانظر ما كتبه الأخُ الشیخ عطاء عبد اللطیف فی کتابه (ص: ٨١-٨٢).

هذا وقد رأيتُ كلاماً لأحد العلماء المعاصرین - حفظه الله، ونفعنا بعلومنه - يرى التفريق بين منْ ترك صلاةً ما، وبين منْ ترك الصلاة بالكلية، واستدل - حفظه الله - لرأيه هذا بأن النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه قال: «العهدُ الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمنْ تركها فقد كفرَ»<sup>(١)</sup> فقال: «فمن تركها» أي: ترك الصلاة، ولم يقلْ: فمنْ ترك صلاةً.

والجوابُ بعونِ الملك الوهاب على هذا الاستدلال بأن يقال له: إنكم تفرقون معنا - وكما قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمة الله - بين كلمتي «كُفر» نكارة و«كُفر»، وبين كلمة «الكُفر» المعرفة بـ [آل]؛ فالكلمتان الأوليَان تدلان على أن هذان من الكفر، وأنه كفر في هذه الفعلة، بخلاف الكلمة الأخيرة [الكُفر]؛ فإنها دالة على أن المراد بالكفر حقيقة الكفر - وهو الكفر المطلق المخرج عن الإسلام -.

وعليه: فليس في هذا الحديث أنَّ منْ ترك الصلاة فقد خرَجَ عن الملة، حتى نفرق هذا التفريق، لكن يستفاد منه فقط أنَّ ترك الصلاة كُفرٌ، سواء تركها بالكلية أو ترك بعضها، فهو كفرٌ أصغر.

(١) حديث صحيح، سبق تخرجه (ص: ١١٠-١١١).

كما جاءَ في الحديث<sup>(١)</sup>.

وَسُئلَ - رَحْمَةُ اللَّهِ - : عَمَّنْ يُؤْمِرُ بِالصَّلَاةِ فَيَمْتَنَعُ ، وَمَاذَا يَحْبُّ عَلَيْهِ؟  
وَمَنْ اعْتَدَرَ بِقَوْلِهِ : «أُمِرْتُ أَنْ أُفَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»<sup>(٢)</sup>

بَلْ قَدْ يَقُولُ قَاتِلٌ - عَلَى تَفْرِيقِكُمْ هَذَا - : إِنَّ تَرْكَ صَلَاةً وَاحِدَةً لَيْسَ بِكُفْرٍ ، لَكِنْ  
تَرْكُهَا بِالْكُلِّيَّةِ !

فَإِنْ قَالَ قَاتِلٌ : إِذْنٌ نَسْتَدِلُّ عَلَى التَّفْرِيقِ بِالْحَدِيثِ الْآخَرِ الَّذِي رَوَاهُ مُسْلِمٌ فِي  
«صَحِيحِهِ» : إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرِّكِ وَالْكُفْرِ : تَرْكُ الصَّلَاةِ ؛ فَمِنْ جَهَةِ أَنَّهُ قَالَ :  
«تَرْكُ الصَّلَاةِ» وَلَمْ يَقُلْ : «تَرْكُ صَلَاةً» ! وَمِنْ جَهَةِ أُخْرَى قَالَ : «وَالشَّرِّكِ وَالْكُفْرِ» ،  
فَعَبَرَ بِ[أَلْ] الدَّالَّةِ عَلَى حَقِيقَةِ الْكُفْرِ - وَهُوَ الْمُخْرَجُ عَنِ الْمَلَةِ - كَمَا ذُكِرْتُمْ أَنَّهَا  
فَمَا جَوَابُكُمْ؟ .

قَلَنَا : أَمَا جَوَابُنَا عَلَى التَّفْرِيقِ ، فَمَا ذُكِرْتُهُ الْآنُ فِي هَذَا التَّعْلِيقِ يَرْدُهُ ، وَأَمَا جَوَابُنَا  
عَلَى الْحَدِيثِ فَقَدْ سَبَقَ فِي الْمُقْدَمَةِ (ص : ٧٠-٧٤) ، فَرَاجِعُهُ .

فَالصَّوَابُ - وَاللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ - أَنَّ الَّذِي يُؤْخِرُ الصَّلَاةَ عَنْ وَقْتِهَا أَوْ يَتْرُكُ بَعْضَ  
وَاجِبَاتِهَا وَالَّذِي يَتْرُكُهَا بِالْكُلِّيَّةِ - غَيْرُ جَاجِدٍ لَهَا - دَخْلَانٌ تَحْتَ مَشِيَّةِ اللَّهِ تَعَالَى ، كُلُّ  
بَحْسِبِهِ ، وَكُلُّ عَلَى قَدْرِ جُرْمِهِ وَفُجُورِهِ وَمَعْصِيَّهِ . . .

(١) يُشَيرُ - رَحْمَةُ اللَّهِ - إِلَى قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ : «إِنَّ أَوَّلَ مَا يَحْسَبُ النَّاسُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
مِنْ أَعْمَالِهِمُ الصَّلَاةُ . يَقُولُ رَبِّنَا عَزَّ وَجَلَّ لِمَلَائِكَتِهِ - وَهُوَ أَعْلَمُ - : انظُرُوا فِي صَلَاةِ عَبْدِيِّ ،  
أَتَمَّهَا أَمْ نَقْصَهَا؟ فَإِنْ كَانَتْ تَامَّةً ؛ كُتُبَتْ لَهُ تَامَّةً ، وَإِنْ كَانَ اتَّقَصَّ مِنْهَا شَيْئًا ؛ قَالَ : انظُرُوا :  
هُلْ لَعْدِي مِنْ تَطْوُعٍ؟ فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطْوُعٌ ؛ قَالَ : أَتَمُوا لِعَبْدِي فَرِيْضَتَهُ مِنْ تَطْوُعِهِ ثُمَّ  
تُؤْخَذُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلِكُمْ» .

وَهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ لِغَيْرِهِ ؛ سَبَقَ تَخْرِيْجَهُ (ص : ٦٠-٦٣) .

وَبِهَذَا التَّفْصِيلِ الَّذِي ذَكَرَهُ شِيْخُ الْإِسْلَامِ ابْنُ تَیْمِيَّةَ - رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى - مَعَ تَعْلِيقِي  
عَلَيْهِ يَتَضَعُّ حُكْمُ تَارِكِ الصَّلَاةِ وَضَوْحُ الشَّمْسِ فِي رَابِعِ النَّهَارِ ، لَا يَبْقَى مَعَهُ - إِنْ شَاءَ اللَّهُ -  
أَدْنَى شَكٍّ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى تَوْفِيقِهِ وَتَسْدِيلِهِ .

(٢) مَتَّفَقٌ عَلَيْهِ :

رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ فِي «صَحِيحِهِ» (٣/٢٦٢ وَ٢٧٥/١٢ وَ١٣ وَ٢٥٠-فَتْحِهِ) ، وَمُسْلِمٌ فِي  
«صَحِيحِهِ» (١/٥١ وَ٢٠) ، وَغَيْرِهِمَا مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ :

هل يكون له عذر في أنه لا يعاقب على ترك الصلاة، أم لا؟ وماذا يجب على الأمراء وولاة الأمور في حق من تحت أيديهم إذا تركوا الصلاة؟ وهل قيامهم في ذلك من أعظم الجهاد وأكبر أبواب البر؟

فأجاب: الحمد لله، من يمتنع عن الصلاة المفروضة فإنه يستحق العقوبة الغليظة باتفاق أئمة المسلمين، بل يجب عند جمهور الأمة - كمالٍ، والشافعي، وأحمد، وغيرهم - أن يستتاب، فإن تاب وإلا قتل.

بل تارك الصلاة شرٌّ من السارق والزاني، وشارب الخمر، وأكل الحشيشة. ويجب على كل مطاع أن يأمر من يطيعه بالصلاحة، حتى الصغار الذين لم يبلغوا؛ قال النبي ﷺ: «مُرُوهُم بالصلَاة لَسْبِعٍ، وَاضْرِبُوهُم عَلَيْهَا لِعَشْرٍ، وَفَرِّقُوهُم بَيْنُهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ»<sup>(١)</sup>.

«لما توفي النبي ﷺ، واستخلف أبو بكرٍ بعده، وكفرَ من العرب؛ قال عمرُ بن الخطاب لأبي بكر: كيف تقاتل الناس، وقد قال رسول الله ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَمَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ: عَصَمَ مِنِي مَالُهُ وَنَفْسُهُ إِلَّا بِحَقِّهَا، وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: وَاللَّهِ! لَا أَقْاتِلُنَّ مَنْ فَرَقَ بَيْنَ الصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ؛ فَإِنَّ الزَّكَاةَ حُلُّ الْمَالِ، وَاللَّهُ! لَوْ مَنْعَنِي عَقَالًا كَانُوا يَؤْذُنُونَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لِقَاتَلَتُهُمْ عَلَى مَنْعِهَا. قَالَ عُمَرٌ: فَوَاللَّهِ! مَا هُوَ إِلَّا أَنْ رَأَيْتُ أَنَّ اللَّهَ شَرَحَ صَدْرَ أَبِي بَكْرٍ لِلْقَتَالِ، فَعْرَفْتُ أَنَّهُ الْحَقُّ».

وللحديث طرق كثيرة عنه. وقد ورد - أيضاً - من حديث ابن عمر، وجابر بن عبد الله، وطارق بن أشيم الأشجعي، وأوس بن أبي أوس الشفقي، والعمان بن بشير، وأنس بن مالك، بألفاظ متقاربة، تتجدها مخرجة بالتفصيل في «السلسلة الصحيحة» (رقم: ٣٠٣، ٤٠٧، ٤١١)، وسيذكره المصنف بعد قليل، لذا؛ حكم عليه السيوطي وغيره بالتواتر، وكذا شيخنا في المصدر الآنف الذكر، ثم قال - حفظه الله - .

«وفي هذه الأحاديث دلالة ظاهرة على وجوب القتال في سبيل نشر الدعوة، خلافاً لما يذهب إليه بعض الكتاب في هذا العصر».

(١) حديث صحيح لغيره - دون الجملة الأخيرة منه؛ فإسنادها حسن.

رواه أحمد في «مسنده» (٢/١٨٧)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٤٩٥)، وابن أبي شيبة في «مصنفه» (١/٣٤٧)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢/١٦٧-١٦٨)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٠/٢٦)، والدولابي في «الكتني» (١/١٥٩)، والخطيب في «تاریخ بغداد» (٢/٢٧٨)، والدارقطني في «سننه» (١/٢٣٠)، والحاكم في «المستدرک» (١/١٩٧)، والبیهقی في «السنن الكبرى» (٣/٧٨٤ و ٣/٩٤) من طرق عن سوار بن داود عن عمرو بن شعیب عن أبيه عن جده مرفوعاً به.

قلت: وهذا إسناد حسن؛ سوار هذا وثقة ابن معین، وابن حبان، و قال أَحْمَد: «شیخ بصری، لا بأس به»، وقال الدارقطنی: «یعتبر به»، وقال الحافظ في «التقریب» (١/٣٢٦): «صَدُوقٌ، لِهِ أُوهَمٌ». وعمرو بن شعیب عن أبيه عن جده الصواب فيه أنه حسن الحديث، وقد احتاج به أَحْمَد، وإسحاق بن راهویه، وابن المدینی، والبخاری، وغيرهم. انظر «التاریخ الكبير» للبخاری (٦/٢٥٧٨)، و«الضعفاء الصغیر» (٢٦١)، و«تهذیب الکمال» (٢/٦٤-٧٥)، و«سیر أعلام البلاء» (٥/١٦٥)، و«المیزان» (٣/٦٣٨٣)، و«مَنْ رَوَى عَنْ جَدِّهِ» لابن قطلوبغا (ص: ٤٨٩-٤٩٢) مع حاشیته للدکتور باسم الجوابرة - حفظه الله -.

وللحديث شاهد آخر من حديث سبرة بن معبد به، دون الجملة الأخيرة.

رواه أَحْمَد في «مسنده» (٣/٢٠١)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٤٩٤)، والترمذی في «جامعه» (٢/٢٥٩)، والدارمی في «سننه» (١/٢٣٣)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١/٣٤٧)، والطحاوی في «المشکل» (٣/٢٣١)، وابن الجارود في «المتنقی» (رقم: ١٤٧)، والدارقطنی في «سننه» (١/٢٣٠)، والخطيب في «الفقیه والمتفقی» (١/١٧٥-١٧٦/١٦٩)، والحاکم في «المستدرک» (١/٢٠١)، والبیهقی في «السنن الكبرى» (٢/١٤ و ٣/٨٤-٨٣)، وغيرهم من طرق عن عبد الملك بن الریبع بن سبرة عن أبيه عن جده به.

قال الترمذی: «حديث حسن صحيح».

وقال الحاکم: «صحيح على شرط مسلم! ووافقه الذهبی !! .

قلت: وفي هذا نظر؛ عبد الملك هذا لم يحتاج به مسلم، إنما روى له متابعة، وقال فيه الذهبی: «صَدُوقٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ».

(فائدة): كنت قد استشكلتُ الأمرَ بالضرب في هذا الحديث مع أن الصیی دون البلوغ لا تجب عليه الصلاة، فسألتُ شَخْنَاً الألبانی - حفظه الله - عن ذلك، فأجاب بتأصیل جید متبین، رأیتُ من الفائدة نقله، وهكذا نصّه: «المسلم يجب أن يكون موقفه

ومن كان عنده صغيرٌ ممْلوكٌ أو يَتِيمٌ أو ولدٌ فلم يَأْمُرْهُ بالصَّلاةِ فإنَّهُ يُعَاقَبُ الكَبِيرُ إذا لم يَأْمُرْ الصَّغِيرَ، ويعزَّرُ الْكَبِيرُ على ذلك تَعْزِيرًا بَلِيغاً؛ لأنَّه عَصَى الله ورسولَهُ، وكذلك مَنْ عنده مَمَالِيكَ كبارٌ، أو غُلَامَانِ الْخَيْلِ وَالْجِمَالِ وَالْبَرَّا (١)، أو فَرَّاشُونَ أو بَابِيَّةٌ يَغْسِلُونَ الْأَبْدَانَ وَالثِّيَابَ، أو خَدَمُ، أو زَوْجَةٌ، أو سُرِّيَّةٌ، أو إِمَاءٌ، فَعَلَيْهِ أَنْ يَأْمُرَ جَمِيعَ هُؤُلَاءِ بِالصَّلاةِ، فَإِنْ لَمْ يَفْعُلْ كَانَ عَاصِيَّاً لله وَرَسُولِهِ، وَلَمْ يَسْتَحِقْ هَذَا أَنْ يَكُونَ مِنْ جُنُدِ الْمُسْلِمِينَ، بَلْ مِنْ جُنُدِ التَّتَّارِ، فَإِنْ التَّتَّارَ يَتَكَلَّمُونَ بِالشَّهَادَتَيْنِ، وَمَعَ هَذَا فَقَتَالُهُمْ وَاجِبٌ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ.

وكذلك كُلُّ طائفةٍ مُمْتَنَعَةٍ عن شَرِيعَةِ وَاحِدَةٍ مِنْ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ الظَّاهِرَةِ، أو الْبَاطِنَةِ الْمَعْلُومَةِ، فَإِنَّهُ يَجُبُ قَتَالُهُ، فَلَوْ قَالُوا: نَشَهُدُ وَلَا نُصَلِّي؛ قُوْتُلُوا حَتَّى يُصَلُّوا، وَلَوْ قَالُوا: نُصَلِّي وَلَا نُزَكِّي؛ قُوْتُلُوا حَتَّى يُزَكُّوا، وَلَوْ قَالُوا:

=تجاه الأحكام الشرعية كما جاء في القرآن الكريم: «فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكُمْ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُّوْنَ فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتُمْ وَيُسَلِّمُوا سَلِيمًا» [النساء: ٦٥]. أما «كيف» و«لِمَ»؛ فهذا سُؤال لا يَرِدُ فِيمَا جَاءَ فِيهِ نَصٌّ مِنَ الْكِتَابِ أَوِ السُّنَّةِ، لَكِنْ عَلَى الْعُكْسِ مِنْ ذَلِكَ: لَوْ أَنْ رَجُلًا عَالِمًا سَأَلَهُ سُؤَالًا، وَأَجَابَكَ بِجُوابٍ مِنْ عَنْهُ؛ فَلَكَ أَنْ تَقُولَ: «لِمَ» و«كيف». أما وَرَسُولُ اللهِ الَّذِي يَتَكَلَّمُ، فَمَا يَنْبَغِي لِالْمُسْلِمِ أَبْدًا أَنْ يَقُولَ: «لِمَ» و«كيف»؛ هَذَا أَوْلَى.

وثَانِيَاً: هَذَا الْأَمْرُ لِوَلَيِّ الصَّبِيِّ أَوِ الصَّبِيِّ أَنْ يَصْرِبَ ابْنَهُ أَوْ ابْنَتَهُ - إِذَا بَلَغَا السُّنَّةَ هَذِهِ؛ تَأْدِيَّاً، وَلَيْسَ لَأْنَهَا وَاجِبَةٌ عَلَيْهِمَا، وَإِنَّمَا فَرَضْتُ عَلَيْهِ أَنْ يُؤَدِّبَهُمَا». انتهى باختصار وَتَصْرِفُ يَسِيرٌ.

قَلْتُ: ثُمَّ وَقْتُ عَلَى كَلَامِ الْخَطِيبِ الْبَغْدَادِيِّ - رَحْمَهُ اللهُ - فِي «الْكَفَافِيَّةِ» (ص: ٦٣) بِهَذَا الْمَعْنَى، فَقَالَ: «الْأَمْرُ بِالصَّلَاةِ وَالضَّرْبُ عَلَيْهَا إِنَّمَا هُوَ عَلَى وَجْهِ الْرِّيَاضَةِ، لَا عَلَى وَجْهِ الْوَجُوبِ . . .».

(١) الْبَرَّا: ضَرْبٌ مِنَ الصُّقُورِ، مَفْرَدُهَا: بَازٌ، اَنْظُرْ: «الْسَّانُ الْعَرَبُ» (٧٢/١٤)، و«مُخْتَارُ الصَّحَاحِ» (ص: ٥١)، و«الْقَامِوسُ الْمُحيَطُ» (ص: ١٠٧).

## حكم تارك الصلاة

نُزُّكِي ولا نَصُوم ولا نَحْجُّ؛ قُوتلوا حتى يَصُومُوا رمضانَ، ويَحْجُّوا الْيَيْتَ، ولو قالوا: نَفْعَلُ هذا لَكُنْ لَا نَدْعُ الرَّبِّيَا، ولا شُرْبَ الْخَمْرِ، ولا الفوَاحِشُ، ولا نُجَاهِدُ في سَبِيلِ اللهِ، ولا نَضْرِبُ الجَزِيَّةَ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، وَنَحْوُ ذَلِكَ؛ قُوتلُوا حتى يَفْعَلُوا ذَلِكَ. كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَقَاتَلُوكُمْ هَقَّ لَا تَكُونُونَ فِتْنَةً وَيَكُونُونَ الَّذِينَ لِلَّهِ﴾ [البَقْرَةُ: ١٩٣].

وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوَاهُ اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَيْنَ أَرْبَيْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾ [البَقْرَةُ: ٢٧٩-٢٨٠]. وَالرَّبَا آخِرُ مَا حَرَّمَ اللَّهُ، وَكَانَ أَهْلُ الطَّائِفِ أَسْلَمُوا وَصَلَّوْا وَجَاهَدُوا، فَبَيْنَ اللَّهِ أَنَّهُمْ إِذَا لَمْ يَنْتَهُوا عَنِ الرَّبَا، كَانُوا مِنَ حَارِبَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ.

وَفِي «الصَّحِيفَتَيْنِ» أَنَّهُ لَمَّا تُوْفِيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَكَفَرَ مَنْ كَفَرَ مِنَ الْعَرَبِ، قَالَ عَمْرُ لَأْبِي بَكْرٍ: كَيْفَ تَقَاتِلُ النَّاسَ؟ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ. فَإِذَا فَعَلُوكُمْ ذَلِكَ عَصَمُوكُمْ مِنِ دِمَاءِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ إِلَّا بِحَقِّهَا»؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: أَلَمْ يَقُلْ: «إِلَّا بِحَقِّهَا»؟! وَاللَّهُ! لَوْ مَنْعَوْنِي عِقَالًا كَانُوا يُؤْدُونَهُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لِقَاتَلَتُهُمْ عَلَيْهِ. قَالَ عَمْرُ: فَوَاللَّهِ! مَا هُوَ إِلَّا أَنْ رَأَيْتُ اللَّهَ قَدْ شَرَحَ صِدْرَ أَبِي بَكْرٍ لِلْقَتَالِ، فَعَلِمْتُ أَنَّهُ الْحَقُّ<sup>(١)</sup>.

وَفِي «الصَّحِيفَةِ الْمُبَارَكَةِ» أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ ذَكَرَ الْخَوَارِجَ فَقَالَ: «يَحْقِرُ أَهْدُوكُمْ صَلَاتَهُ مَعَ صَلَاتِهِمْ، وَصِيَامَهُ مَعَ صِيَامِهِمْ، وَقِرَاءَتَهُ مَعَ قِرَاءَتِهِمْ، يَقْرَأُونَ الْقُرْآنَ لَا يَجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ يَمْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيمَةِ، أَيْنَمَا لَقِيَتُهُمْ فَاقْتُلُوكُمْ، فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْرًا عِنْدَ اللَّهِ لِمَنْ قَتَلَهُمْ يوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(٢)</sup>.

(١) مُسْتَفْقُ عَلَيْهِ، تَقْدِيمُ تَخْرِيجِهِ قَبْلَ حَدِيثِهِ.

(٢) مُسْتَفْقُ عَلَيْهِ:

أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ فِي «صَحِيفَتَهُ» (رَقْمُ: ٣٦١١)، وَمُسْلِمُ فِي «صَحِيفَتَهُ» (رَقْمُ: ١٠٦٦)، وَغَيْرُهُمَا عَنْ عَلَيِّ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: «إِذَا حَذَّنَكُمْ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ =

فإذا كانَ الَّذِينَ يَقُولُونَ اللَّيْلَ، وَيَصُومُونَ النَّهَارَ، وَيَقْرَأُونَ الْقُرْآنَ، أَمْرَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِقَتْلِهِمْ؛ لَأَنَّهُمْ فَارَقُوا السُّنَّةَ وَالْجَمَاعَةَ، فَكِيفَ بِالظَّوَافِ الَّذِينَ لَا يَلْتَزِمُونَ شَرَائِعَ الْإِسْلَامِ، وَإِنَّمَا يَعْمَلُونَ بِ(يَسَاقٍ) <sup>(١)</sup> مُلْوِكِهِمْ، وَأَمْثَالُ ذَلِكَ! وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

□ وَسُئَلَ - رَحْمَةُ اللَّهِ - :

عَنْ رَجُلٍ يَأْمُرُ النَّاسَ بِالصَّلَاةِ، وَلَمْ يُصَلِّ، فَمَا الَّذِي يَجِدُ عَلَيْهِ؟ .

فَأَجَابَ: إِذَا لَمْ يُصَلِّ فَإِنَّهُ يُسْتَكَبُ، فَإِنْ تَابَ وَإِلَّا قُتِلَ <sup>(٢)</sup>، وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

□ وَسُئَلَ - رَحْمَةُ اللَّهِ - :

عَمَّنْ تَرَكَ صَلَاةً وَاحِدَةً عَمْدًا بَنِيَّةً أَنَّهُ يَفْعَلُهَا بَعْدَ خُرُوجِ وَقْتِهَا قَضَاءً، فَهُلْ يَكُونُ فَعْلُهُ كَبِيرًا مِنَ الْكَبَائِرِ؟

فَأَجَابَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ. نَعَمْ، تَأْخِيرُ الصَّلَاةِ عَنْ وَقْتِهَا <sup>(٣)</sup> الَّذِي يَجِدُ فَعْلُهَا فِيهِ عَمْدًا مِنَ الْكَبَائِرِ، بَلْ قَدْ قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -: الْجَمْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ مِنَ الْكَبَائِرِ <sup>(٤)</sup>. وَقَدْ رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ مَرْفُوعًا

= حديثاً؛ فلأنَّ أَخْرَى مِنَ السَّمَاءِ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَكْذِبَ عَلَيْهِ، وَإِذَا حَدَّثْتُكُمْ فِيمَا بَيْنِ وَبَيْنِكُمْ؛ فَإِنَّ الْحَرْبَ خِذْعَةً، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ:

«يَأْتِي فِي آخِرِ الرَّزْمَانِ قَوْمٌ حُدَّثَوْا بِالْأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الْأَحْلَامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ، يَمْرُّونَ مِنَ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُّونَ مِنَ الرَّمَيْةِ، لَا يَجَاوِرُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَمَا لَقِيْتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ؛ فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْرًا لِمَنْ قَتَلَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». وَاللَّفْظُ لِلْبَخَارِيِّ.

(١) وَقَعَ فِي الْمَطْبُوعِ: «بِيَسَاقٍ»!

وَهِيَ كَلْمَةٌ تُرْكِيَّةٌ، يُعَبِّرُ بِهَا عَنْ وَضْعِ قَانُونِ الْمُعَامَلَةِ، وَرَبِّمَا قِيلَ: (يَسَاق)، بِحَذْفِ الْأَلْفِ. فَانظُرْ: «تَاجُ الْعُرُوسِ» لِلْمُرْتَضَى الرَّبِيْدِيِّ (٩٨/٧).

(٢) كافراً مرتداً عن الإسلام؛ لما سبق بيانه قريراً (ص: ١٠٨-١١٠).

(٣) نص المطبوّع: «عن غير وقتها»!

(٤) أَثْرٌ صَحِيحٌ:

أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٤٥٩/٢) من طريق هشام بن حسان عن رجل عن أبي العالية عن عمر به.

قلت: وسنته ضعيف؛ لإبهام شيخ هشام.

لكته توبع؛ تابعه قتادة عن أبي العالية به بنحوه.

أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٥٥٢/٢)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٦٩/٣).

ونقل البيهقي عقبه إعلال الشافعي - رحمه الله - له بالإرسال، ثم قال: «هو كما قال الشافعي، والإسناد المشهور لهذا الأثر ما ذكرنا، وهو مرسلا؛ أبو العالية لم يسمع من عمر - رضي الله عنه -».

قلت: وهذا فيه نظر؛ إذ قد ثبتَ سماعُ أبي العالية من عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -، فعند أحمد في «الزهد» (ص: ١١٨)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (١٠/٣٢٢-٣٢٣) بالسند الصحيح عنه أنه قال: «أكثر ما كنتُ أسمع من عمر بن الخطاب: اللهم عافنا، واغفُّ عناً».

فالعلة الحقيقة لهذا الإسناد هي عدم سماع قتادة هذا الحديث بعينه من أبي العالية؛ فقد ذكر الحافظ ابن رجب - رحمه الله - في «شرح علل الترمذى» (ص: ٤٩٦-٤٩٧) عن شعبة أن قتادة لم يسمع من أبي العالية إلا أربعة أحاديث فقط، ليس هذا منها.

وعليه: فكلُّ من الطريقين السابقين يقوِّي الآخر، فالآثار بهما حَسَنٌ.

وله طريق ثانية: أخرجها مسدد - كما في «المطالب العالية» (١٧٩/١) - عن بكر ابن عبد الله المزنى أن عمر كتب إلى أبي موسى . (فذكر نحوه).

قلت: وسنته ضعيفٌ - أيضاً؛ فإنه منقطعٌ كما قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله - عقبه.

وئمَ طريق أخرى: أخرجها ابن أبي حاتم - كما في «تفسير ابن كثير» (٤٥٨/١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٦٩/٣) من طريق حميد بن هلال عن أبي قتادة العدوي قال: قُرِئَ عَلَيْنَا كِتَابٌ عَمَّا: «مِنَ الْكَبَائِرِ: الْجَمْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ - يعني: بغير عذرٍ -، وَالْفِرَارُ مِنَ الرَّحْفِ، وَالنَّهَبَةِ».

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: «وَهَذَا إِسْنَادٌ صَحِيحٌ». وهو كما قال.

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلَاةَيْنِ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ، فَقَدْ أَتَى بَابًا مِنْ أَبْوَابِ الْكَبَائِرِ»<sup>(١)</sup>.

ورُفِعَ هَذَا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَإِنْ كَانَ فِيهِ نَظَرٌ، فَإِنَّ التَّرْمذِيَّ قَالَ: «الْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ»، وَالْأَثَرُ مَعْرُوفٌ، وَأَهْلُ الْعِلْمِ ذَكَرُوا ذَلِكَ مُقْرِنِينَ لَهُ، لَا مُنْكِرِينَ لَهُ.

(١) حَدِيثٌ ضَعِيفٌ جِدًا:

رواہ الترمذی فی «جامعه» (رقم: ١٨٨)، وأبُو یعلی فی «مسنده» (١٣٦/٥)، والطبرانی فی «المعجم الكبير» (١١/٢٦)، وابن حبان فی «المجروجين» (١/٢٤٣)، والبزار فی «مسنده» (١٣٥٦)، والدیلمی کما فی «الفردوس» (٤/١٢٢)، والحاکم فی «المستدرک» (١/٢٧٥)، والبیهقی فی «السنن الکبری» (٣/١٦٩)، وابن أبي حاتم - کما فی «تفسیر ابن کثیر» (٤٥٨/١) - من طریق حنش عن عکرمة عن ابن عباس به. زاد الدیلمی: «وَمَنْ شَرَبَ شَرَابًا حَتَّى يَذَهَبَ بِعْقَلِهِ الَّذِي أَعْطَاهُ اللَّهُ؛ فَقَدْ أَتَى بَابًا مِنْ أَبْوَابِ الْكَبَائِرِ».

قال الترمذی: «وَحَنْشٌ هَذَا هُوَ أَبُو عَلِيِ الرَّحْبَنِيُّ - وَهُوَ حَسِينُ بْنُ قَيْسٍ -، وَهُوَ ضَعِيفٌ عِنْدَ أَهْلِ الْحَدِيثِ؛ ضَعَفَهُ أَحْمَدُ وَغَيْرُهُ».

وقال الحاکم: «حَنْشٌ بْنُ قَيْسٍ الرَّحْبَنِيُّ، يُقَالُ لَهُ: أَبُو عَلِيٍّ، مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ، سُكُنُ الْكُوفَةِ، ثَقَةٌ!».

ورده الذہبی بقوله: «بل ضعفوه».

وقال البیهقی: «تَفَرَّدَ بِهِ حَسِينُ بْنُ قَيْسٍ - أَبُو عَلِيِ الرَّحْبَنِيُّ، الْمَعْرُوفُ بِحَنْشٍ -، وَهُوَ ضَعِيفٌ عِنْدَ أَهْلِ النَّقْلِ، لَا يَحْتَاجُ بِخِبرِهِ».

قلت: وقد ضعفه- أيضًا-: ابن معین، وأبُو زرعة، وأبُو حاتم، وابن المدینی، وغيرهم، وقال البخاری: «أَحَادِيَّهُ مُنْكَرٌ جِدًا». وتركه النسائي، والدارقطنی، وغيرهما. وقال ابن حبان فی «المجروجين»: «كَانَ يَقْلُبُ الْأَخْبَارَ وَيَلْزِقُ رَوَايَةَ الْمُضْعَفَاءِ، كَذَبَهُ أَحْمَدُ، وَتَرَكَهُ أَبْنَى مَعِينٍ». انظر: «تهذیب الکمال» (٦/٤٦٥-٤٦٨)، و«التقریب» (رقم: ١٤٧٧)، وقال فی «تهذیب التهذیب» (٢/٣٦٥): «حَدِيثٌ «مَنْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلَاةَيْنِ لَا يَتَابُعُ عَلَيْهِ، وَلَا يَعْرِفُ إِلَّا بِهِ، وَلَا أَصْلُ لَهُ».

والحدیث قال عنه شیخُنا الألبانی فی «ضعیف الجامع الصغیر» (رقم: ٥٥٤٦): «ضعیف جِدًا».

وفي «الصحيح» عن النبي ﷺ قال: «مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبَطَ عَمَلُه»<sup>(١)</sup>، وحبوط العمل لا يتوعد به إلا على ما هو من أعظم الكبائر. وكذلك تفويت العصر أعظم من تفويت غيرها، فإنها الصلاة الوسطى المخصوصة بالأمر بالمحافظة عليها، وهي التي فرضت على من كان قبلنا فصيغوها، فمن حافظ عليها فله الأجر مرتين، وهي التي لمّا فاتت سليمان فعل بالخييل ما فعل.

وفي «الصحيح» عن النبي ﷺ أيضاً أنه قال: «مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ فَكَانَ مَا وَرَّتْ أَهْلَهُ وَمَالَهُ»<sup>(٢)</sup>، والمotor أهله وماليه يبقى مسلوبًا ليس له ما يتفع به من الأهل والمال، وهو بمنزلة الذي حبط عمله.

وأيضاً؛ فإن الله تعالى يقول: «فَوَيْلٌ لِّلْمُصَلِّيْنَ الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُوْنَ» [الماعون: ٤-٥]، فتوعد بالويل لمن يسهو عن الصلاة حتى يخرج وقتها وإن صلاتها بعد ذلك، وكذلك قوله تعالى: «فَلَفَّ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَةَ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّاً» [مريم: ٥٩]، وقد سألوا ابن مسعود عن إصاعتها فقال: هُوَ تَأْخِيرُهَا حَتَّى يَخْرُجَ وَقْتُهَا، فقالوا: مَا كُنَّا نَرَى ذَلِكَ إِلَّا تَرَكَهَا، فقال: لَوْ تَرَكُوهَا لَكَانُوا كُفَّارًا<sup>(٣)</sup>.

(١) رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٥٥٣) عن بريدة- رضي الله عنه-.  
 (٢) متفق عليه:

رواية البخاري في «صحيحه» (رقم: ٥٥٢)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٦٦٦)، وغيرهم عن ابن عمر- رضي الله عنهم-.

(٣) أثر حسن:

أخرجه بلفظه عبد بن حميد - كما في «الدر المنشور» (٥٢٦/٥).

وقد كان ابن مسعود يقول عن بعض أمراء الكوفة في زمانه: ما فعل خلفكم؟ لكونهم كانوا يؤخرون الصلاة عن وقتها<sup>(١)</sup>.

= وأخرجه ابن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (رقم: ٩٣٨، ٦٢)، وابن جرير الطبرى في «تفسيره» (٩٩/١٦) من طريق وكيع عن المسعودى عن القاسم والحسن بن سعد عن ابن مسعود نحوه.

قلت: المسعودى - وهو عبد الرحمن بن عبد الله بن عتبة بن سعد - صدوق، اختلط قبل موته؛ قال العجلى في «تاریخ الثقات» (٢٩٤): «ثقة، إلا أنه تغير بأخره» أهـ.

وضابطه: أن من سمع منه ببغداد وبعد الاختلاط. كذا في «التقريب» (٤٥٣/١).

أقول: وسماع وكيع منه قديم، قبل اختلاطه، لكن شيخيه لم يسمعا من ابن مسعود؛ كما قال الهيثمي في «المجمع» (١٢٩/٧).

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢١٤/٩)، واللالكائى في «شرح أصول الاعتقاد» (١٥٣٢/٨٢٧) من طريقين عن المسعودى عن القاسم عن ابن مسعود به.

وأخرجه الطبراني في «الكبير» (٢١٤/٩)، واللالكائى في «شرح أصول الاعتقاد» (١٥٣٣/٨٢٨-٨٢٧)، وابن عبد البر في «التمهيد» (٤/٢٣) من طريقين عن المسعودى عن الحسن بن سعد عن عبد الرحمن بن عبد الله عن ابن مسعود به.

قلت: وفي سمع عبد الرحمن من أبيه خلاف، والراجح -عندى- أن سماعه ثابت؛ بشهادة جمـع من الأئمة: كـسفـيـانـ الثـورـيـ، وـابـنـ معـيـنـ، وـأـبـوـ حـاتـمـ، وـالـبـخـارـيـ، وـغـيـرـهـ، كـمـاـ فـيـ «ـتـهـذـيـبـ التـهـذـيـبـ» (٦/٢١٥-٢١٦) لـعـسـقـلـانـيـ، فـمـنـ نـفـيـ سـمـاعـهـ مـنـهـ لـأـحـجـةـ لـهـ، وـمـنـ عـلـمـ حـجـةـ عـلـىـ مـنـ لـمـ يـعـلـمـ.

والأثر عزاه السيوطي في «الدر المشور» (٨/٢٨٤) لابن أبي شيبة في «مصنفه».

(١) لم أعثر عليه.

وقوله: «وَاتَّبَعُوا الشَّهْوَاتِ» يتناول كلَّ من استعملَ ما يشتهيه عن المحافظة عليها في وقتها، سواء كان المُشتهي من جنس المُحرّمات: كالماكول المحرّم، والمشروب المحرّم، والمنكوح المحرّم، والمسموم المحرّم، أو كان من جنس المباحات لكن الإسراف فيه يلهي عنه، أو غير ذلك، فمَن اشتغلَ عن فعلِها في الوقت بلغ أو لهُ أو حديثٍ مع أصحابه، أو ترَأَ في بستانه، أو عمارة عقاره، أو سعيٍ في تجارتِه، أو غير ذلك؛ فقد أضاع تلك الصلاة، واتَّبع ما يشتهيه.

وقد قال تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُنْهِكُنَّ أَمْوَالَكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ» [المنافقون: ٩]، ومن الأهاء ماله وولده عن فعل المكتوبة في وقتها دخل في ذلك، فيكون خاسراً. وقال تعالى في ضدّ هؤلاء: «يُسَيِّحُ لَهُمْ فِيهَا بِالْعُدُوِّ وَالْأَصَالِ بِرَجَالٍ لَا نُنَهِّمْ تَحْزِيرَهُ وَلَا يَعْلَمُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَلِقَاءَ الْحَلُوَةِ وَإِنَّهُ الرَّكْوَةُ» [النور: ٣٦-٣٧].

إِذَا كَانَ سِبْحَانَهُ قَدْ تَوَعَّدَ بِلُقْيِي الغَيِّ مَنْ يُضَيِّعُ الصَّلَاةَ عَنْ وَقْتِهَا وَيَتَبَعُ الشَّهْوَاتِ، وَالْمُؤْخَرُ لَهَا عَنْ وَقْتِهَا مُشْتَغِلًا بِمَا يُشَتَّهِيَّهُ هُوَ مُضَيِّعٌ لَهَا مُتَبَعٌ لِشَهْوَتِهِ. فَدَلَّ ذَلِكَ عَلَى أَنَّهُ مِنَ الْكَبَائِرِ؛ إِذْ هَذَا الْوَعِيدُ لَا يَكُونُ إِلَّا عَلَى كَبِيرٍ، وَيُؤَيِّدُ ذَلِكَ جَعْلُهِ خَاسِرًا، وَالخَسْرَانُ لَا يَكُونُ بِمُجَرَّدِ الصَّغَائِرِ الْمُكْفَرَةِ بِاجتِنَابِ الْكَبَائِرِ.

وأيضاً؛ فلا خِلَافٌ في<sup>(١)</sup> مَنْ صَلَّى بِلَا طَهَارَةٍ، أو إِلَى غَيْرِ الْقِبْلَةِ عِنْدَهُ، وَتَرَكَ الرُّكُوعَ وَالسُّجُودَ أوَّلَ القراءَةَ أوَّلَ غيرَ ذَلِكَ مَتَعَمِّدًا، أَنَّهُ قَدْ فَعَلَ بِذَلِكَ كَبِيرًا، بَلْ قَدْ يُتَوَرَّعُ فِي كُفْرِهِ إِنْ لَمْ يَسْتَحْلِلْ ذَلِكَ، وَأَمَّا إِذَا اسْتَحْلَلَ فَهُوَ كَافِرٌ بِلَا رِيبٍ.

(١) نص المطبوع: «وأيضاً فلا أحداً»! وعلق في الهاامش بقوله: «يأضن بالأصل» أهـ.

ومَعْلُومٌ أَنَّ الْوَقْتَ لِلصَّلَاةِ مَقْدَمٌ عَلَى هَذِهِ الْفُرُوضِ وَغَيْرِهَا، فَإِنَّهُ لَا نِزَاعَ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ أَنَّ إِذَا عَلِمَ الْمُسَافِرُ الْعَادِمُ لِلْمَاءِ أَنَّهُ يَجْدُهُ بَعْدَ الْوَقْتِ لَمْ يَجُزْ لَهُ تَأْخِيرُ الصَّلَاةِ لِيَصْلِيهَا بَعْدَ الْوَقْتِ بِوُضُوءٍ، أَوْ غَسْلٍ؛ بَلْ ذَلِكُ هُوَ الْفَرْضُ، وَكَذَلِكَ الْعَاجِزُ عَنِ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ وَالقراءةِ إِذَا اسْتَحَلَّ فَهُوَ كَافِرٌ بِلَا رِيبٍ.

وَمَعْلُومٌ أَنَّ إِنْ عَلِمَ أَنَّهُ بَعْدَ الْوَقْتِ يُمْكِنُهُ أَنْ يَصْلِيَ بِإِتَامِ الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ وَالقراءةِ كَانَ الْوَاجِبُ عَلَيْهِ أَنْ يَصْلِيَ فِي الْوَقْتِ لِإِمْكَانِهِ.

وَأَمَّا قَوْلُ بَعْضِ أَصْحَابِنَا: إِنَّهُ لَا يَجُوزُ تَأْخِيرُهَا عَنْ وَقْتِهَا إِلَّا لِنَ�وِي لِجَمْعِهَا أَوْ مُشْتَغِلٌ بِشَرْطِهَا، فَهَذَا لَمْ يَقُلْهُ قَبْلَهُ أَحَدٌ مِنَ الْأَصْحَابِ، بَلْ وَلَا أَحَدٌ مِنْ سَائِرِ طَوَافِ الْمُسْلِمِينَ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ بَعْضُ أَصْحَابِ الشَّافِعِيِّ؛ فَهَذَا أَشَكُّ فِيهِ! وَلَا رِيبَ أَنَّهُ لَيْسَ عَلَى عُمُومِهِ وَإِطْلَاقِهِ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ، وَإِنَّمَا فِيهِ صُورَةٌ مَعْرُوفَةٌ، كَمَا إِذَا أَمْكَنَ الْوَاصِلُ إِلَى الْبَيْرِ أَنْ يَضْعَ حَبْلًا يَسْتَقِي، وَلَا يَفْرَغُ إِلَّا بَعْدَ الْوَقْتِ؛ وَإِذَا أَمْكَنَ الْعُرَيَّانُ أَنْ يَخْيِطَ لَهُ ثُوبًا وَلَا يَفْرَغُ إِلَّا بَعْدَ الْوَقْتِ، وَنَحْوُ هَذِهِ الصُّورِ، وَمَعَ هَذَا فَالَّذِي قَالَهُ فِي ذَلِكَ خَلَفُ الْمَذَهَبِ الْمُعْرُوفِ عَنْ أَحْمَدَ وَأَصْحَابِهِ، وَخَلَفُ قَوْلِ جَمَاعَةِ عَلَمَاءِ الْمُسْلِمِينَ مِنَ الْحَنِيفَةِ وَالْمَالِكِيَّةِ وَغَيْرِهِمْ.

وَمَا أَعْلَمُ مَنْ يَوَافِقُهُ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا بَعْضُ أَصْحَابِ الشَّافِعِيِّ، وَمَنْ قَالَ ذَلِكَ فَهُوَ مَحْجُوحٌ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ عَلَى أَنَّ مَجْرِدَ الْاِشْتِغَالُ بِالشَّرْطِ لَا يُبْيِحُ تَأْخِيرَ الصَّلَاةِ عَنْ وَقْتِهَا الْمَحْدُودِ شَرْعًا، فَإِنَّهُ لَوْ دَخَلَ الْوَقْتُ وَأَمْكَنَهُ أَنْ يَطْلَبَ الْمَاءَ وَهُوَ لَا يَجْدُهُ إِلَّا بَعْدَ الْوَقْتِ لَمْ يَجُزْ لَهُ التَّأْخِيرُ بِاِتْفَاقِ الْمُسْلِمِينَ وَإِنْ كَانَ مُشْتَغِلًا بِالشَّرْطِ.

وَكَذَلِكَ الْعُرَيَّانُ لَوْ أَمْكَنَهُ أَنْ يَدْهَبَ إِلَى قَرْيَةِ لِيَشْتَرِي لَهُ مِنْهَا ثُوبًا، وَهُوَ لَا يُصْلِي إِلَّا بَعْدَ خَرْوَجِ الْوَقْتِ لَمْ يَجُزْ لَهُ التَّأْخِيرُ بِلَا نِزَاعٍ.

وكذلك الأُمِيَّ<sup>(١)</sup> إذا أَمْكَنَه تَعْلُمُ الفاتحة وَهُوَ لَا يَتَعْلَمُهَا حَتَّى يَخْرُجَ الْوَقْتُ، كَانَ عَلَيْهِ أَنْ يَصْلِيَ فِي الْوَقْتِ.

وكذلك العَاجِزُ عَنْ تَعْلُمِ التَّكْبِيرِ وَالْتَّشَهِيدِ إِذَا ضَاقَ الْوَقْتُ صَلَّى بِحَسْبِ الْإِمْكَانِ، وَلَمْ يَسْتَطِرْ.

وكذلك الْمُسْتَحَاضَةُ لَوْ كَانَ دَمَهَا يَنْقُطُ بَعْدَ الْوَقْتِ لَمْ يَجُزْ لَهَا أَنْ تَؤْخُرَ الصَّلَاةَ لِتَصْلِيَ بِطَهَارَةٍ بَعْدَ الْوَقْتِ؛ بَلْ تُصَلِّيَ فِي الْوَقْتِ بِحَسْبِ الْإِمْكَانِ.

وَأَمَّا حِيثُ جَازَ الْجَمْعُ فَالْوَقْتُ وَاحِدٌ، وَالْمُؤَخِّرُ لَيْسَ بِمُؤَخِّرٍ عَنِ الْوَقْتِ الَّذِي يَجُوزُ فَعْلُهَا فِيهِ؛ بَلْ فِي أَحَدِ الْقَوْلَيْنَ أَنَّهُ لَا يَحْتَاجُ الْجَمْعُ إِلَى النِّيَّةِ، كَمَا قَالَ أَبُو بَكْرٍ. وَكَذَلِكَ الْقَصْرُ، وَهُوَ مَذَهِبُ الْجُمْهُورِ؛ كَأَبِي حَنِيفَةَ وَمَالِكِ.

وَكَذَلِكَ صَلَاةُ الْخَوْفِ تَجُبُ فِي الْوَقْتِ، مَعَ إِمْكَانِ أَنْ يَؤْخُرَهَا، فَلَا يَسْتَدِيرُ الْقِبْلَةُ، وَلَا يَعْمَلُ عَمَلًا كثِيرًا فِي الصَّلَاةِ، وَلَا يَتَخَلَّفُ عَنِ الْإِمَامِ بِرَكَعَةٍ، وَلَا يَفَارِقُ الْإِمَامَ قَبْلَ السَّلَامِ، وَلَا يَقْضِي مَا سَبَقَ بَهِ قَبْلَ السَّلَامِ، وَنَحْوُ ذَلِكَ مَمَّا يَفْعَلُ فِي صَلَاةِ الْخَوْفِ، وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا لِأَجْلِ الْوَقْتِ، وَإِلَّا؛ فَقِعْلُهَا بَعْدَ الْوَقْتِ وَلَوْ بِاللَّيْلِ مُمْكِنٌ عَلَى الْإِكْمَالِ.

وَكَذَلِكَ مَنْ اشْتَبَهَتْ عَلَيْهِ الْقِبْلَةُ، وَأَمْكَنَه تَأْخِيرُ الصَّلَاةِ إِلَى أَنْ يَأْتِي مِصْرًا يَعْلَمُ فِيهِ الْقِبْلَةَ لَمْ يَجُزْ لَهُ ذَلِكُ؛ وَإِنَّمَا نَازَعَ مَنْ نَازَعَ إِذَا أَمْكَنَه تَعْلُمُ دَلَائِلُ الْقِبْلَةِ، وَلَا يَتَعْلَمُهَا حَتَّى يَحْرُجَ الْوَقْتُ. وَهَذَا التَّرَازُ هُوَ الْقَوْلُ الْمُخَدَّثُ الشَّادُّ الَّذِي تَقْدَمَ ذِكْرُهُ.

(١) فِي الْمُطَبَّعِ: «الْأُمِيَّ كَذَلِكَ».

وأما النزاع المعروف بين الأئمة في مثل ما إذا استيقظ النائم في آخر الوقت ولم يمكنه أن يصل إلى قبل الطلع<sup>(١)</sup> بوضوء: هل يصل إلى بيتم؟ أو يتوضأ ويصل إلى بعد الطلع<sup>(٢)</sup>؟ على قولين مشهورين:

الأول: قول مالك؛ مراعاة للوقت<sup>(٣)</sup>.

(١) أي: طلوع الشمس.

(٢) قال شيخنا في «تمام المنة» (ص: ١٣٣-١٣٢):

«والذي يتبين لي خلافه؛ ذلك لأنه من الثابت في الشريعة أن التيتم إنما يشرع عند عدم وجود الماء بنص القرآن الكريم، وتوسعت في ذلك السنة المطهرة، فأجازته لمرض أو برد شديد كما ذكره المؤلف [أي: السيد سابق]، فأين الدليل على جوازه مع قدرته على استعمال الماء؟ فإن قيل: هو خشية خروج الوقت؛ قلت: هذا وحده لا يصلح دليلاً؛ لأن هذا الذي خشي خروج الوقت له حالتان لا ثالث لهما:  
 - إما أن يكون ضاق عليه الوقت بكسبه وتكاسله.  
 - أو بسبب لا يملكه، مثل النوم والنسيان.

ففي هذه الحالة الثانية فالوقت يتدبر من حين الاستيقاظ أو التذكر بقدر ما يمكن من أداء الصلاة فيه كما أمر؛ بدليل قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ نَسِي صَلَاةً أَوْ نَامَ عَنْهَا، فَكَفَرَتْهَا أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا». أخرجه الشیخان وغیرهما، وللهذه لفظ لمسلم؛ فقد جعل الشارع الحكيم لهذا المعدور وقتاً خاصاً به، فهو إذا صلى كما أمر، يستعمل الماء لغسله أو وضوئه، فليس يخشى عليه خروج الوقت، فثبت أنه لا يجوز له أن يتيمم، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية كما في «الاختيارات» (ص: ١٢)، وذكر في «المسائل الماردنية» (ص: ٦٥) أنه مذهب الجمهور.

وأما في الحالة الأولى؛ فمن المسلم أنه في الأصل مأمور باستعمال الماء، وأنه لا يتيمم، فكذلك يجب عليه في هذه الحالة أن يستعمل الماء؛ فإن أدرك الصلاة فيها، وإن فاتته فلا يلومن إلا نفسه؛ لأنه هو الذي سعى إلى هذه التبيحة.

هذا هو الذي اطمأن إليه نفسي، وانشرح له صدري... والله أعلم.

ثم رأيت الشوكاني كأنه مال إلى هذا الذي ذكرته، فراجع «السائل الجرار» (١٢٦-١٢٧) أهـ.

الثاني: قولُ الأَكْثَرِينَ - كَأَحْمَدَ وَالشَّافِعِيُّ وَأَبِي حَنِيفَةَ -<sup>(١)</sup>.

وَهُذِهِ الْمَسْأَلَةُ هِيَ الَّتِي تُوَهِّمُ مَنْ تَوَهَّمَ أَنَّ الشَّرْطَ مَقْدَمًّا عَلَى الْوَقْتِ، وَلَيْسَ كَذَلِكَ؛ فَإِنَّ الْوَقْتَ فِي حَقِّ النَّائِمِ هُوَ مِنْ حِينِ يَسْتَيقِظُ. كَمَا ثَبَّتَ فِي «الصَّحِيفَةِ» عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أَوْ نَسِيَهَا فَلَيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا»

(١) قال شيخ الإسلام - رحمه الله - في «مجموع الفتاوى» (٢٢/٣٦):  
 «والصحيح: قولُ الْجَمْهُورِ؛ لِأَنَّ الْوَقْتَ فِي حَقِّ النَّائِمِ هُوَ مِنْ حِينِ يَسْتَيقِظُ: كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ نَامَ عَنْ صَلَاةٍ أَوْ نَسِيَهَا؛ فَلَيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا؛ [فَإِنَّ ذَلِكَ وَقْتَهَا]<sup>(١)</sup>»؛ فَالْوَقْتُ فِي حَقِّ النَّائِمِ هُوَ مِنْ حِينِ يَسْتَيقِظُ، وَمَا قَبْلَ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ وَقْتًا فِي حَقِّهِ.  
 وَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ، فَإِذَا اسْتَيقَظَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ فَلَمْ يَمْكُنْهُ الْأَعْتَسَالُ وَالصَّلَاةُ إِلَّا بَعْدَ طَلُوعِهَا فَقَدْ صَلَّى الصَّلَاةَ فِي وَقْتِهَا وَلَمْ يَفْوِتْهَا؛ بِخَلْفِ مِنْ اسْتِيقَاظِهِ فِي أُولَى الْوَقْتِ؛ فَإِنَّ الْوَقْتَ فِي حَقِّهِ قَبْلَ طَلُوعِ الشَّمْسِ، فَلَيُسَمِّنَ لِهِ أَنْ يَفْوِتَ الصَّلَاةَ، وَكَذَلِكَ مِنْ نَسِيِّ صَلَاةَ وَذَكْرِهَا؛ فَإِنَّهُ حِينَئِذٍ يَغْتَسِلُ وَيَصْلِي فِي أَيِّ وَقْتٍ كَانَ، وَهَذَا هُوَ الْوَقْتُ فِي حَقِّهِ، فَإِذَا لَمْ يَسْتِيقَظْ إِلَّا بَعْدَ طَلُوعِ الشَّمْسِ، كَمَا اسْتِيقَاظُ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا نَامُوا عَنِ الصَّلَاةِ عَامَ خَيْرٍ؛ فَإِنَّهُ يَصْلِي بِالطَّهَارَةِ الْكَامِلَةِ، وَإِنَّ أَخْرَهَا إِلَى حِينِ الرَّوَالِ، فَإِذَا قُدِّرَ أَنَّهُ كَانَ جُبْنًا، فَإِنَّهُ يَدْخُلُ الْحَمَامَ وَيَغْتَسِلُ، وَإِنَّ أَخْرَهَا إِلَى قَرْبِ الرَّوَالِ، وَلَا يَصْلِي هُنَا بِالْتَّيْمِ ..».

.....

(أ) هذه الزيادة لا تصح .

فقد أخرجهما الدارقطني في «السنن» (١/٤٢٣)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٢/٢١٩) من طريق حفص بن أبي العطاف عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعاً: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَوَقَّتُهَا إِذَا ذَكَرَهَا».

قال البيهقي عقبه: «كذا رواه حفص بن عمر بن أبي العطاف، وقد قيل: عنه عن أبي الزناد عن القعاع بن حكيم أو عن الأعرج عن أبي هريرة - رضي الله عنه -، وهو منكر الحديث.

قال البخاري وغيره: «والصحيح عن أبي هريرة وغيره عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ما ذكرنا، ليس فيه [فوقتها إذا ذكرها]» أهـ.

قلت: ويعني عنه ما سبق، أما الحديث نفسه فمتفق عليه، وهو الآتي .

[فَإِنَّ ذَلِكَ وَقْتُهَا] <sup>(١)</sup> فجعلَ الْوَقْتَ الْذِي أَوْجَبَ اللَّهُ عَلَى الْعَبْدِ فِيهِ هُوَ وَقْتُ الذِّكْرِ وَالاِنْتِهَا، وَحِيتَنِدِ فَمَنْ فَعَلَهَا فِي هَذَا الْوَقْتِ بحسبِ مَا يُمْكِنُهُ مِنَ الطَّهَارَةِ الْوَاجِبَةِ فَقَدْ فَعَلَهَا فِي الْوَقْتِ، وَهُذَا لَيْسَ بِمُفْرِطٍ وَلَا مُضِيِّعٍ لَهَا؛ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «لَيْسَ فِي النَّوْمِ تَفْرِيطٌ؛ إِنَّمَا التَّفْرِيطُ فِي الْيَقْظَةِ» <sup>(٢)</sup>.

### (١) مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ:

رواه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٥٩٧)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ٦٨٤)، وغيرهما من حديث أنس - رضي الله عنه -.

ولفظ البخاري: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً؛ فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا؛ لَا كَفَارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكُ؛ وَأَقِمْ الصَّلَاةَ لِذَكْرِي».

ولفظ مسلم: «إِذَا رَقَدَ أَحَدُكُمْ عَنِ الصَّلَاةِ، أَوْ غَفَلَ عَنْهَا؛ فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا؛ فَإِنَّ اللَّهَ يَقُولُ: «أَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي»» [طه: ١٤].

وفي لفظ آخر له: «مَنْ نَسِيَ صَلَاةً أَوْ نَامَ عَنْهَا؛ فَكَفَارَتُهَا أَنْ يُصَلِّيَهَا إِذَا ذَكَرَهَا».

أما الزيادة التي عند المصنف، فضعيفة كما بيَّنتُ في التعليق السابق.

(فائدة): استشكلَ البعضُ قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الحديث: «لَا كَفَارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكُ» مع أنَّ النائمَ أو الناسيَ لا إِثْمَّ عليهِ أَصْلًا؛ كما هو معلوم.

والجوابُ أنَّ يقالَ: إنَّ الْكُفَّارَةَ كَمَا تَكُونُ عَنِ الْعَمَدِ؛ فَقَدْ تَكُونُ عَنِ الْخَطَا - وَالْخَطَا أَصْلًا مَعْفُوٌ عَنْهُ -؛ فَقَدْ قَالَ تَعَالَى [فِي سُورَةِ النِّسَاءِ، الْآيَةِ ٩٢]: «وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَا فَتَحِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنَةً وَدِيَةً مُسْكَنَةً إِلَّا أَهْلَهُ إِلَّا أَنْ يَصْدُقُوا فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنَةً وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَهُمْ كُلُّمَا يَتَنَقَّلُ فِي دِيَةٍ مُسْكَنَةً إِلَّا أَهْلَهُ، وَتَحِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنَةً فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصَيَّامُ شَهْرَيْنِ مُسْتَأْعِنٌ تَوْبَةً مِنْ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا».

قال ابن القيم - رحمة الله - في «إعلام الموقعين» (٤/٨٥): «وَقَدْ رَفَعَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ الْمُؤْاخِذَةَ عَمَّنْ قَتَلَ الْمُسْلِمَ الْمَعْصُومَ بِيَدِهِ مُبَاشِرَةً إِذَا لَمْ يَقْصِدْ قَتْلَهُ، بَلْ قَتْلَهُ خَطَأً أَهْرَافًا». قلت: ومع هذا فلم تُسْقُطِ الْكَفَّارَةَ عَنْهُ.

(٢) رواه مسلم في «صحيحه» (رقم: ٦٨١)، وأبو داود في «سننه» (رقم: ٤٤١) - واللفظ له -، وغيرهما من حديث أبي قتادة - رضي الله عنه - مطولاً.

بخلاف المتنبه من أول الوقت: فإنه مأمور أن يفعلها في ذلك الوقت، بحيث لو أخرها عنه عمداً كان مضيئاً مفترطاً، فإذا اشتغل عنها بشرطها وكان قد أخرها عن الوقت الذي أمر أن يفعلها فيه، ولو لا أنه مأمور بفعلها في ذلك الوقت لجاز تأخيرها عن الوقت، إذا كان مستغلاً بتحصيل ماء الطهارة، أو ثوب الاستعارة، بالذهب إلى مكانه ونحو ذلك، وهذا خلاف إجماع المسلمين، بل المستيقظ في آخر الوقت إنما عليه أن يتوضأ كما يتوضأ المستيقظ في الوقت، فلو أخرها لأنه يجد الماء عند الزوال ونحو ذلك: لم يجُز له ذلك.

وأيضاً فقد نصّ العلماء على أنه إذا جاء وقت الصلاة ولم يصل فإنه يقتل، وإن قال: أنا أصلّيها قضاء-؛ كما يقتل إذا قال: أصلّي بغير وضوء، أو: إلى غير القبلة. وكل فرض من فرائض الصلاة المجمع عليها إذا تركه عمداً فإنه يقتل بتركه. كما أنه يقتل بترك الصلاة<sup>(١)</sup>.

فإن قلنا: يقتل بضيق الثانية والرابعة، فالامر كذلك، وكذلك إذا قلنا: يقتل بضيق الأولى، وهو الصحيح، أو الثالثة، فإن ذلك مبني على أنه: هل يقتل بترك صلاة، أو بثلاث؟ على روایتين.

وإذا قيل بترك صلاة: فهل يشترط وقت التي بعدها، أو يكفي ضيق وقتها؟ على وجهين. وفيها وجه ثالث: وهو الفرق بين صلاتي الجمعة وغيرها. ولا يعارض ما ذكرناه أنه يصح بعد الوقت؛ بخلاف بقية الفرائض؛ لأن الوقت إذا فات لم يمكن استدراكه، فلا يمكنه أن يفعلها إلا فائته، ويقى إثم التأخير من

(١) انظر: «المبدع» (١/٣٠٦)، و«المغني» (٣/٣٥٣-٣٥٩)، و«الإفصاح» (١/١٠١-١٠٢)، و«الاختيارات الفقهية» لشیخ الإسلام (ص: ٦٣-٦٢)، و«مجموع الفتاوى» له (٦-٥/٢٢)، و«الفروع» لابن مفلح (١/٢٩٥)، و«کشاف القناع» للبهوتى (١/٢٢٩)، و«المجموع» للنووى (٣/١٨)، و«شرح صحيح مسلم» (٢/٧٠-٧٢)، و«الصلاه» لابن القيم (ص: ٣٠، ٢٥، ١٧)، وما تقدم (ص: ٥٧-٥٨).

باب الكبائر التي تمحوها التوبه ونحوها<sup>(١)</sup>، وأما بقية الفرائض فيمكن استدرأكها بالقضاء<sup>(٢)</sup>.

وأما الأماء الذين كانوا يؤخرن الصلاة عن وقتها، ونهى النبي ﷺ عن قتالهم<sup>(٣)</sup>، فإن قيل: إنهم يؤخرن الصلاة إلى آخر الوقت؛ فلا كلام، وإن قيل - وهو الصحيح -: إنهم كانوا يقوتونها؛ فقد أمر النبي ﷺ الأمة بالصلاه في الوقت. وقال: «اجعلوا صلاتكم معهم نافلة»<sup>(٤)</sup>، ونهى عن قتالهم، كما نهى عن قتال الأئمه إذا استأثروا وظلموا الناس حقوقهم، واعتدوا عليهم<sup>(٥)</sup>،

(١) من فرائتها معمداً؛ فقد أتى كثيرة من أعظم الكبائر، وعليه القضاء عند جمهور العلماء، وعند بعضهم لا يصح فعلها قضاء أصلاً، ومع القضاء عليه لا تبرأ ذمته من جميع الواجب، ولا يقبلها الله منه بحيث يرتفع عنه العقاب، ويستوجب الشواب، بل يحفظ عنه العذاب بما فعله من القضاء، وببقى عليه إثم التفويت، وهو من الذنوب التي تحتاج إلى مُسقط آخر، بمتزله من عليه حفان: فعل أحدهما، وترك الآخر، قال تعالى: «فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ» [الماعون: ٤-٥]، وتأخيرها عن وقتها من السهو عنها باتفاق العلماء.

وقال تعالى: «فَلَفَّ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفَ أَصَابُوا أَصْبَلَةً وَاتَّبَعُوا أَشَهَوْتَ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ عَيْنًا» [مريم: ٥٩] قال غير واحد من السلف: إصاعتُها: تأخيرها عن وقتها. أهـ. من «مجموع الفتاوى» (٤٠-٣٩/٢٢).

(٢) قارن هذا بـ «حكم تارك الصلاة» للإمام ابن القيم - رحمه الله - (ص: ٢٦-٢٧).

(٣) رواه مسلم في «صحيحة» (رقم: ٦٤٨) عن أبي العالية البراء قال: قلت لعبد الله ابن الصامت: نصلى يوم الجمعة خلف أماء، فيؤخرن الصلاه؟! قال: فضرب فخذلي ضربة أوجعثني. وقال: سألت أبا ذر عن ذلك، فضرب فخذلي، وقال: سألت رسول الله ﷺ عن ذلك، فقال:

«صلوا الصلاه لوقتها، واجعلوا صلاتكم معهم نافلة».

(٤) - كما في حديثي أم سلمة، وعوف بن مالك<sup>(٦)</sup>.

وإن كان يقع من الكبائر في أثناء ذلك ما يقع.

وَمُؤْخِرُهَا عَنْ وَقْتِهَا فَاسِقُ، وَالْأَتَمَّةُ لَا يُقَاتِلُونَ بِمَجْرِدِ الْفِسْقِ، وَإِنْ كَانَ الْوَاحِدُ الْمَقْدُورُ قَدْ يُقْتَلُ لِبَعْضِ أَنْوَاعِ الْفِسْقِ، كَالْزَنَّا وَغَيْرِهِ، فَلَيْسَ كُلُّ مَا جَازَ

- وكما في حديث ابن مسعود: قال لنا رسول الله ﷺ: «إنكم سترؤون بعدي أثرة وأموراً تُنْكِرُونَهَا». قالوا: فما تأمورنا يا رسول الله؟ قال: «أدُوا إِلَيْهِمْ حَقَّهُمْ، وَسَلُوا اللَّهَ حَقَّكُمْ»<sup>(١)</sup>.

قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٥٢/٨): «أثره -بضم الهمزة، وسكون المثلثة، وبفتحتين، ويجوز كسر أوله مع الإسكان- أي: الانفراد بالشيء المشترك دون من يشركه فيه».

- وكما في حديث علقة بن وايل الحضرمي عن أبيه قال: سأَلَ سَلْمَةَ بْنَ يَزِيدَ الْجَعْفِيَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: نَبِيُّ اللَّهِ! أَرَيْتَ إِنْ قَامْتُ عَلَيْنَا أُمَرَاءٌ يَسْأَلُونَا حَقَّهُمْ وَيَمْنَعُونَا حَقَّنَا! فَمَا تَأْمُرُنَا؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ فِي الثَّالِثَةِ أَوْ فِي الْأَلْيَامِ، فَجَذَبَهُ الْأَشْعَثُ بْنُ قَيْسٍ، وَقَالَ: اسْمَعُو، وَأَطِيعُو، فَإِنَّمَا عَلَيْهِمْ مَا حُمِّلُوا، وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ».

وفي رواية: «فَجَذَبَهُ الْأَشْعَثُ بْنُ قَيْسٍ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:

«اسْمَعُو، وَأَطِيعُو؛ فَإِنَّمَا عَلَيْهِمْ مَا حُمِّلُوا، وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ»<sup>(ب)</sup>.

- وكما في حديث حذيفة قال: قلت: يا رسول الله! إننا كنا بشر، فجاء الله بخير، فنحن فيه، فهل من وراء هذا الخير شر؟ قال: «نعم». قلت: هل وراء ذلك الشر خير؟ قال: «نعم». قلت: هل وراء ذلك الخير شر؟ قال: «نعم». قلت: كيف؟ قال: «يُكَوِّنُ بعدي أئمَّةٌ لا يهتدون بِهُدَائِي، وَلَا يَسْتَقِنُ بِسُتُّنِي، وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ فِي جُهَنَّمِ إِنْسَ».

قالت: كيف أصنع يا رسول الله إن أدركت ذلك؟ قال: «تسمع وتطيع للأمر، وإن ضربَ ظهرك وأخذَ مالك؛ فاشفع وأطع»<sup>(ج)</sup>.

(أ) مُتَّفَقُ عَلَيْهِ:

آخر جه البخاري في «صحيحه» (رقم: ٧٠٥٢)، ومسلم في «صحيحه» (رقم: ١٨٤٢).

(ب) آخر جه مسلم في «صحيحه» (رقم: ١٨٤٦).

(ج) آخر جه مسلم في «صحيحه» (رقم: ١٨٤٧).

فيه القتْلُ جازَ أنْ يُقَاتِلَ الْأَئِمَّةَ لِفَعْلِهِمْ إِيَّاهُ؛ إِذْ فَسَادُ الْقَتَالِ أَعْظَمُ مِنْ كَبِيرَةٍ يُرْتَكِبُهَا وَلِيُّ الْأَمْرِ.

ولهذا نَصَّ مَنْ نَصَّ مِنْ أَصْحَابِ أَحْمَدَ وَغَيْرِهِ عَلَى أَنَّ النَّافِلَةَ تُصْلَى خَلْفَ الْفُسَاقِ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ أَمَرَ بِالصَّلَاةِ خَلْفَ الْأَمْرَاءِ الَّذِينَ يُؤْخَرُونَ الصَّلَاةَ حَتَّى يَخْرُجَ وَقْتَهَا<sup>(١)</sup>، وَهُؤُلَاءِ الْأَئِمَّةُ فُسَاقٌ، وَقَدْ أَمَرَ بِفَعْلِهِمَا خَلْفَهُمْ نَافِلَةً.

وَالْمَقْصُودُ أَنَّ الْفِسْقَ بِتَفْوِيتِ الصَّلَاةِ أَمْرٌ مَعْرُوفٌ عِنْدَ الْفَقَهَاءِ.

لَكِنْ لَوْ قَالَ قَائِلُ: الْكَبِيرَةُ تَفْوِيتُهَا دَائِمًا؛ فَإِنَّ ذَلِكَ إِصْرَارٌ عَلَى الصَّغِيرَةِ.

قِيلَ لَهُ: قَدْ تَقْدَمَ مَا يُبَيِّنُ أَنَّ الْوَعِيدَ يُلْحَقُ بِتَفْوِيتِ صَلَاةٍ وَاحِدَةٍ.

وَأَيْضًاً: فَإِنَّ الْإِصْرَارَ هُوَ الْعَزْمُ عَلَى الْعَوْدِ، وَمَنْ أَتَى صَغِيرَةً وَتَابَ مِنْهَا، ثُمَّ عَادَ إِلَيْهَا؛ لَمْ يَكُنْ قَدْ أَتَى كَبِيرَةً.

وَأَيْضًاً: فَمَنْ اشْتَرَطَ الْمُدَارَوَةَ عَلَى التَّفْوِيتِ مُحْتَاجٌ إِلَى ضَابِطٍ، فَإِنْ أَرَادَ بِذَلِكَ الْمُدَارَوَةَ عَلَى<sup>(٢)</sup> طُولِ عُمُرِهِ؛ لَمْ يَكُنْ الْمَذْكُورُونَ مِنْ هَذَا الْبَابِ، وَإِنْ أَرَادَ مَقْدَارًا مَحْدُودًا طُولِبَ بِدَلِيلٍ عَلَيْهِ.

وَأَيْضًاً: فَالْقَتْلُ بِتَرْكِ وَاحِدَةٍ أَبْلَغُ مِنْ جَعْلِ ذَلِكَ كَبِيرَةً، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ أَعْلَمُ.

(١) انظر التخريج قبل السابق.

(٢) لعل «على» زائدة، أو أنها: «عليه»، أي: على التفويت، والله أعلم.

□ وَسْئَلَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - :

عَنْ مُسْلِمٍ تَرَاهُ لِلصَّلَاةِ، وَيُصَلِّيُ الْجُمُعَةَ. فَهَلْ تَجُبُ عَلَيْهِ اللَّعْنَةُ؟

فَأَجَابَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، هَذَا اسْتَوْجَبَ الْعَقُوبَةَ بِالْتَّفَاقِ الْمُسْلِمِينَ، وَالوَاجِبُ عِنْدَ جَمِيعِ الْعُلَمَاءِ - كَمَالِكٍ وَالشَّافِعِيِّ وَأَحْمَدَ - أَنْ يُسْتَابَ، فَإِنْ تَابَ وَلَا قُتِلَ، وَلَعْنُ تارِكِ الصَّلَاةِ عَلَى وَجْهِ الْعُمُومِ جَائِزٌ، وَأَمَّا لَعْنَةُ الْمُعَيْنِ فَالْأَوْلَى تَرْكُهَا؛ لِأَنَّهُ يُمْكِنُ أَنْ يَتُوبَ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ<sup>(١)</sup>.

(١) قال - رَحْمَهُ اللَّهُ - فِي «مَجْمُوعِ الْفَتاوَىٰ» (١٠/٣٢٩): «لَعْنُ الْمُطْلَقِ لَا يَسْتَلِزِمُ لَعْنَ الْمُعَيْنِ الَّذِي قَامَ بِهِ مَا يَمْنَعُ لِحُوقَ اللَّعْنَةِ بِهِ، وَكَذَلِكَ التَّكْفِيرُ الْمُطْلَقُ وَالْوَعِيدُ الْمُطْلَقُ، وَلِهَذَا كَانَ الْوَعِيدُ الْمُطْلَقُ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ مُشْرُوطًا بِثَبَوتِ شُرُوطِ وَاتِّفَاءِ مَوَانِعِ».

وَقَالَ فِي «رَفْعِ الْمَلَامِ» (ص: ٦٣): «وَذُلِكَ أَنْ حَقِيقَةُ الْوَعِيدِ: بَيَانُ أَنْ هَذَا الْعَمَلُ سَبِّبَ فِي هَذَا الْعَذَابِ، فَيُسْتَفَادُ مِنْ ذُلِكَ تَحْرِيمُ الْفَعْلِ وَفِيْهِ، أَمَّا أَنْ كُلُّ شَخْصٍ قَدْ قَامَ بِهِ ذُلِكَ السَّبِبِ يَجِبُ وَقْعَ ذُلِكَ الْمُسَبِّبِ بِهِ؛ فَهُذَا باطِلٌ قَطْعًا؛ لِتَوْقِفِ ذُلِكَ الْمُسَبِّبِ عَلَى وَجْهِ الْشُّرُطِ وَزِوالِ جَمِيعِ الْمَوَانِعِ».

وَقَالَ فِيهِ - أَيْضًا -: «إِنَّ الْأَحَادِيثَ الْمُتَضَمِّنَةَ لِلْوَعِيدِ يَجِبُ الْعَمَلُ فِي مَقْتَضَاهَا بِاعْتِقَادِ أَنَّ فَاعِلَ ذُلِكَ الْفَعْلِ مُتَوَعِّدٌ بِذُلِكَ الْوَعِيدِ، لَكِنَّ لِحُوقَ الْوَعِيدِ مُتَوَقَّفٌ عَلَى شُرُوطِ، وَلِهِ مَوَانِعٌ» ثُمَّ قَالَ: «فَبَثَتَ أَنَّ لَعْنَ الْمُوْصُوفِ لَا يَسْتَلِزِمُ إِصَابَةِ كُلِّ وَاحِدٍ مِّنْ أَفْرَادِهِ إِلَّا إِذَا وُجِدَتِ الشُّرُوطُ وَارْتَفَعَتِ الْمَوَانِعُ».

وَقَالَ - أَيْضًا -: «إِنَّ نَصَوْصَ الْوَعِيدِ فِي الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ كَثِيرَةٌ جَدًّا، وَالْقُوْلُ بِمُوْجِبِهَا وَاجِبٌ عَلَى وَجْهِ الْعُمُومِ وَالْإِطْلَاقِ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَعِيْنَ شَخْصٌ مِّنَ الْأَشْخَاصِ، فَيَقُولُ: هَذَا مَلُوْنٌ، أَوْ...؛ لِمَا تَقْدِمَ أَنْ مُوْجِبَ الذَّنْبِ يَتَخَلَّفُ عَنْهِ بِتَوْبَةِ، أَوْ اسْتَغْفَارِ، أَوْ حَسَنَاتِ مَاحِيَّةِ، أَوْ مَصَائِبِ مَكْفَرَةِ، أَوْ شَفَاعَةِ، أَوْ بِمَخْضِ مَشِيَّةِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ، انْتَهِيَّ».

قَلْتَ: وَانْظُرْ فِي التَّفَرِيقِ بَيْنَ لَعْنَ الْمُوْصُوفِ وَلَعْنَ الْمُعَيْنِ كِتَابُ «الْمَلُوْنُونُ فِي السُّنْنَةِ الصَّحِيْحَةِ» لِلْأَخِ الدَّكْتُورِ بَاسِمِ فِيْصَلِ الْجَوَابِرَةِ - حَفَظَهُ اللَّهُ - (ص: ١٠-١٦).

والى هنا ينتهي، ما عندي من التعليقات على هذه الرسالة المباركة بعد

صلاة العشاء من يوم الأحد الموافق ٢٩ من ذي الحجة ١٤١٨هـ،

۲۶ من اپریل ۱۹۹۸ م.

الاردن - عمان.

فَخَالِصَةً أَجْعَلْهَا لِوَجْهِكَ رَيْنَا  
أَجِبْ وَاسْتَجِبْ جَمْعَ دُعَائِنَا  
وَصَلَّ إِلَهِي كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ أَوَّلًا وَآخِرًا

وکت

أبو عبد الله النعmani الأثرى

## فؤاد بن الشستاوي

-عفا الله عنه-



## الفهارس العلمية

- ١ - فهرس الآيات.
- ٢ - فهرس الأحاديث.
- ٣ - فهرس الآثار.
- ٤ - فهرس الرواة.
- ٥ - الفوائد والنكت.
- ٦ - الموضوعات والمحويات.



# فهرس الآيات



## فهرس الآيات

﴿أَفَنَجْعَلُ الْمُتَّلِمِينَ كَالْمُعْرِمِينَ﴾ [القلم: ٣٥]

﴿أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ﴾ [المائدة: ٧٤]

﴿الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ زَدَتْهُمْ عَذَابًا﴾ [النحل: ٨٨]

﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [آل عمران: ٨٦-٨٩]

﴿إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ﴾ [مريم: ٦٠]

﴿إِلَّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا﴾ [الفرقان: ٧٠]

﴿إِنَّ الْإِنْسَنَ حَلِيقٌ هَلُوْعًا إِذَا...﴾ [المعارج: ١٩-٢٣]

﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكُفَّارِ وَأَعْدَهُمْ سَعِيرًا﴾ [الأحزاب: ٦٤-٦٥]

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنَّ تَكَ حَسَنَةً...﴾ [النساء: ٤٠]

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشَرِّكَ بِهِ...﴾ [النساء: ٤٨]

﴿إِنَّ الَّذِينَ إِمَّا مُؤْمِنُونَ كَفَرُوا إِمَّا مُؤْمِنُونَ كَفَرُوا إِمَّا...﴾ [النساء: ١٣٧]

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِعَيْ أَنْفُسِهِمْ قَالُوا...﴾ [النساء: ٩٧]

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِمَّا أَهْلُ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكُونَ...﴾ [البينة: ٦]

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهَدَى...﴾ [البقرة: ١٥٩]

﴿إِنِّي أَنَا اللَّهُ إِلَّا إِنَّا فَاعْبُدُنِي...﴾ [طه: ١٤]

﴿تَسْجَافُ جُنُوُّهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ...﴾ [السجدة: ١٦]

﴿ثُمَّ إِذَا رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا...﴾ [النحل: ١١٠]

﴿حَفِظُوا عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّلَاةُ أَلْوَسْطَى وَقَوْمُوا...﴾ [البقرة: ٢٣٨-٢٣٩]

﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ...﴾ [الفاتحة: ١-٧]

﴿الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ﴾ [البقرة: ١٨٧]

﴿رَبِّ أَجْعَلَنِي مُقِيمَ الْصَّلَاةِ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي...﴾ [إِبرَاهِيمَ: ٤٠]

﴿رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ...﴾ [إِبرَاهِيمَ: ٣٧]

## حكم تارك الصلاة

﴿سُبْحَنَكَ هَذَا بَهْنَ عَظِيمٌ﴾ [النور: ١٦]

﴿فَأَنْقَوْهُ اللَّهُ مَا مَا أَسْتَطَعْتُمْ﴾ [التغابن: ١٦]

﴿فَإِخْوَنَكُمْ فِي الَّذِينَ﴾ [التوبه: ١١]

﴿فَإِذَا أَسْلَخْتُمُ الْأَشْهُرَ الْحُرُمَ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ...﴾ [التوبه: ٥]

﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ﴾ [الجمعة: ١٠]

﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَذَكِّرُوا اللَّهَ...﴾ [البقرة: ٢٠٠]

﴿فَإِنْ تَابُوا وَفَاقُمُوا الصَّلَاةُ وَأَتُوا الزَّكَوَةَ...﴾ [التوبه: ١١]

﴿فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ﴾ [التوبه: ٢٤]

﴿فَلَفَّ مِنْ بَعْدِهِمْ حَفْ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ...﴾ [مريم: ٥٩]

﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرْ﴾ [الكوثر: ٢]

﴿فَفَضَّلُهُنَّ سَبْعَ سَنَوَاتٍ﴾ [فصلت: ١٢]

﴿فَوَيْلٌ لِّلْمُعْصِلِينَ. الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ...﴾ [الماعون: ٤-٧]

﴿فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ...﴾ [النساء: ٦٥]

﴿فَنَذَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُؤْفَكُونَ...﴾ [التوبه: ٣٠]

﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ. الَّذِينَ هُمْ فِي...﴾ [المؤمنون: ١١-١١]

﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَسُكُونِي وَحْيَانِي وَمَمَاقِفِي اللَّهُ...﴾ [الأنعام: ١٦٢]

﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يَعْقِرُهُمْ مَا فَدَ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨]

﴿قُلْ يَعْبُدُ اللَّهُ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا يَقْنُطُوا...﴾ [الزمر: ٥٣-٥٤]

﴿كَبَرَتْ كَلِمَةٌ تَصْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا﴾ [الكهف: ٥]

﴿كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينَةٌ . إِلَّا أَنْحَبَ الْمُبِينَ...﴾ [المدثر: ٤٨-٣٨]

﴿كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ...﴾ [آل عمران: ٨٦-٨٩]

﴿لَا إِنْدِرُكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ﴾ [الأنعام: ١٩]

﴿إِنَّا لَيَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى الْلَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ [النساء: ١٦٥]

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَالِثَةٍ﴾ [المائدة: ٧٣]

﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَّ. قَالُوا تَرَنَا مِنَ الْمُصَلَّىٰ...﴾ [المدثر: ٤٢-٤٣]

﴿وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ﴾ [مريم: ٥٩]

﴿وَإِذَا خَذَنَا مِيقَاتَنَا إِسْرَهِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ...﴾ [البقرة: ٨٣]

﴿وَاسْتَعْنُوا بِالصَّبَرِ وَالصَّلَاةِ...﴾ [البقرة: ٤٥]

﴿وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْنِسَكَ الْيَقِينُ﴾ [الحجر: ٩٩]

﴿وَأَقِيمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ...﴾ [العنكبوت: ٤٥]

﴿وَأَقِيمِ الصَّلَاةَ طَرَقِ الْتَّهَارِ وَذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ...﴾ [هود: ١١٤]

﴿وَأَقِيمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي﴾ [طه: ١٤]

﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَإِذَا رَأَوْكُوهُمْ وَأَرْكَعُوا...﴾ [البقرة: ١١٠]

﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَإِذَا رَأَوْكُوهُمْ وَأَرْكَعُوا...﴾ [البقرة: ٤٣]

﴿وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَأَصْطَرَ عَنِّيَّا...﴾ [طه: ١٣٢]

﴿وَإِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوْا أَصْبِعَهُمْ...﴾ [نوح: ٧]

﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَأَطْهَرُوهُ وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ فَأَوْ...﴾ [المائدة: ٦]

﴿وَأَرْجِعْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَنْ تَبُوءَ الْقَوْمُ كَمَا يَعْصِرُ بُيُوتَنَا...﴾ [يونس: ٨٧]

﴿وَالَّذِي قَالَ لَوْلَدِيهِ أَفِ لَكُمَا أَعْدَانِي أَنِ...﴾ [الأحقاف: ١٧]

﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْرُوا...﴾ [الفرقان: ٦٧-٧٠]

﴿وَالَّذِينَ يَمْسِكُونَ بِالْكِتَبِ وَأَفَمُوا الصَّلَاةَ إِنَّا...﴾ [الأعراف: ١٧٠]

﴿وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوْقِنُونَ...﴾ [البقرة: ٤]

﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَيْمَانَهُمْ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا...﴾ [الأنبياء: ٧٣]

﴿وَجَعَلَنِي مُبَارِكًا إِنَّ مَا كُنْتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَاةِ...﴾ [مريم: ٣١]

﴿وَقَنِيلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الَّذِينُ لِلَّهِ﴾ [البقرة: ١٩٣]

﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكُورِ وَكَانَ...﴾ [مريم: ٥٥]

﴿وَكُلُّوا وَشَرُبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لِكُلِّ الْخَيْطِ الْأَبْيَضِ مِنَ...﴾ [البقرة: ١٨٧]

## حكم تارك الصلاة

﴿ وَكُنَّا نَحْنُ نُخْوِضُ مَعَ الْخَاطِئِينَ . وَكَانُكُنَّا كُنَّا نُكَذِّبُ يَوْمَ . . . ﴾ [المدثر: ٤٥-٤٧]

﴿ وَلَقَدْ قَالُوا لِكُمْ أَنَّكُمْ كُفَّارٌ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلَامِهِمْ . . . ﴾ [التوبه: ٧٤]

﴿ وَمَا أَذْرَكَ مَا سَقَرُ . لَا تُنْبِقِي وَلَا تَنْذِرُ . . . ﴾ [المدثر: ٢٧-٣٠]

﴿ وَمَا أَمْرَرْتَ إِلَّا لِيَعْدِدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حُنْفَاءَ . . . ﴾ [البيهه: ٥]

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا وَمَنْ قُلَّ . . . ﴾ [النساء: ٩٢]

﴿ وَمَا كَانَ مُعَذَّبِينَ حَتَّىٰ نَبَغَتِ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥]

﴿ وَمَنْ أَنْتَسِ مَنْ يَقُولُ مَا مَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِيَ . . . ﴾ [العنكبوت: ١٠]

﴿ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَلْتَئِمَ كُنْتُ تُرْبَيْ ﴾ [النبا: ٤٠]

﴿ وَيَوْمَ يَعْظِمُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدِيهِ يَكْتُلُ . . . ﴾ [الفرقان: ٢٧]

﴿ لَا يَكْلُفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]

﴿ يَأْتِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَبِ . . . ﴾ [النساء: ١٣٦]

﴿ يَأْتِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقْوَ اللَّهَ حُقُّ تُقَالِهِ . . . ﴾ [آل عمران: ١٠٢]

﴿ يَأْتِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقْوَ اللَّهَ وَقُوَّلُوا كُلَّ سَدِيدٍ ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١]

﴿ يَأْتِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَقْوَ اللَّهَ وَذَرُوا مَا يَقْنِي . . . ﴾ [البقرة: ٢٧٨-٢٧٩]

﴿ يَأْتِيهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُنْهِكُهُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أُولَئِكُمْ . . . ﴾ [المنافقون: ٩]

﴿ يَأْتِيهَا النَّاسُ آتَقْوَرِيْكُمُ الَّذِي خَلَقْتُمْ . . . ﴾ [النساء: ١]

﴿ يَنْشَعِبُ أَصْلَوْتُكَ تَأْمِلُكَ أَنْ تَنْرُكَ مَا يَعْبُدُهُ أَبَا آذَنَ . . . ﴾ [هود: ٨٧]

﴿ يَنْمِرِيْمُ أَفْتَنِي لَيْكَ وَأَسْجُدِي وَأَرْكَعِي مَعَ الرَّكِعِيْتَ . . . ﴾ [آل عمران: ٤٣]

﴿ يَخْلُقُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا لِكُمْ أَنَّكُمْ كُفَّارٌ . . . ﴾ [التوبه: ٧٤]

﴿ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا يَأْلَفُهُ وَالْأَصَالُ . يَرْجَأُ لَا تُنْهِمُهُ . . . ﴾ [النور: ٣٦-٣٧]

﴿ يَوْمَ يُبْلِي السَّارِيْرُ ﴾ [الطارق: ٩]

﴿ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنْوَنٌ ﴾ [الشعراء: ٨٨]

﴿ يَوْمَ يَرْثُ الْمَرْثَةَ مِنْ أَخِيهِ وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ ﴾ [عبس: ٣٤-٣٧]

# فهرس الأحاديث



## فهرس الأحاديث

|                 |            |                                                       |
|-----------------|------------|-------------------------------------------------------|
| ٩٢              | صحيح       | أبو ذر ! ثكلتك أمك يا أبا ذر . . .                    |
| ١٣٣             | مسلم       | اجعلوا صلاتكم معهم نافلة                              |
| ٢٦-٢٥           | متفق عليه  | رأيتم لو أن نهرًا بباب أحدكم . . .                    |
| ١١٤             | متفق عليه  | أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن                |
| ٦٨              | البخاري    | أسلم ثم قاتل                                          |
| ١٣٤             | مسلم       | اسمعوا وأطيعوا؛ فإنما عليكم ما . . .                  |
| ٧٩، ٧٧، ٤١      | متفق عليه  | إلا أن تروا كفراً بواحاً عندكم . . .                  |
| ٢٣              | متفق عليه  | اللهم ! الرفيق الأعلى . . .                           |
| ١٢٠             | متفق عليه  | أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن . . .               |
| ١١٧، ١١٦        | متفق عليه  | أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله . . . |
| ١٠٣             | البخاري    | أما عثمان فقد جاءه اليقين من ربه                      |
| ١٠٠             | ضعيف       | إن جاء رجل فلم يجد أحداً، فليختلج إليه . . .          |
| ٩٦              | متفق عليه  | انزع عنك جبتك، واغسل عنك أثر . . .                    |
| ٩٤              | حسن        | أنت لك الكرسف؛ فإنه يذهب الدم . . .                   |
| ٩               | صحيح       | إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره . . .         |
| ٥٤              | صحيح لغيره | إن الله عز وجل قال: من صلى الصلاة لوقتها . . .        |
| ٢، ٦٠-٥٩        | صحيح لغيره | إن أول ما يحاسب الناس به يوم القيمة من . . .          |
| ١١٦، ٦          |            |                                                       |
| ١١٦، ٦٩، ٣٩، ٢٨ | مسلم       | إن بين الرجل وبين الشرك والكفر . . .                  |
| ٩٥              | مسلم       | إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام . . .          |
| ٩٥              | مسلم       | إن هذه الصلاة لا يصح فيها شيء من . . .                |
| ٩١              | متفق عليه  | إن وسادك لعریض، إنما هو سواد الليل و . . .            |

|         |            |                                                                    |
|---------|------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٤٩      | صحيح       | إن للإسلام صوئ ومناراً بيناً كمنار الطريق . . .                    |
| ١٣٤     | متفق عليه  | إنكم سترون بعدي أثرة وأموراً تنكرونها . . .                        |
| ٩١      | متفق عليه  | إنما كان يكفيك أن تضرب بيديك الأرض، ثم . . .                       |
| ٩٢      | متفق عليه  | إنما كان يكفيك أن تقول بيديك . . .                                 |
| ٦٩      | متفق عليه  | إنه في ضحضاح من النار، ولو لا أنا . . .                            |
| ٦٩      | مسلم       | أهون أهل النار عذاباً أبو طالب وهو متتعل . . .                     |
| ٦١      | صحيح لغيره | أول ما افترض الله على هذه الأمة من . . .                           |
| ٦٢      | متفق عليه  | أول ما يقضى بين الناس يوم القيمة في . . .                          |
| ٦٢      | صحيح       | أول ما يحاسب به العبد؛ الصلاة . . .                                |
| ٧٥      | مسلم       | أيما عبد أبى من مواليه فقد كفر حتى . . .                           |
| ٤٧      | متفق عليه  | بغير عمل عملوه، ولا خير قدموه                                      |
| ١١      | متفق عليه  | بني الإسلام على خمس: شهادة أن . . .                                |
| ٧١، ٣٨  | مسلم       | ثم يُرئى سبيلاً إما إلى الجنة وإما إلى النار . . .                 |
| ٤٧      | صحيح لغيره | ثلاث أحلف عليهم: لا يجعل الله من له . . .                          |
| ١٧      | ضعيف       | الجهاد عمود الإسلام، وذروة سنته . . .                              |
| ٤٤-٤٣   | متفق عليه  | حتى إذا خلص المؤمنون من النار، فوالذي . . .                        |
| ٢١      | متفق عليه  | خمس صلوات في اليوم والليلة . . .                                   |
| ١١٣، ٥٣ | صحيح       | خمس صلوات كتبهن الله على العباد . . .                              |
| ٤١-٤٠   | مسلم       | خيار أئمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم . . .                           |
| ١١      | صحيح       | رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة . . .                             |
| ٩٩-٩٨   | صحيح       | رأى <small>رسول الله</small> رجلاً يصلي خلف الصف وحده . . .        |
| ١٠٢     | حسن صحيح   | رأى <small>رسول الله</small> في رجل رجل لمعة لم يصيدها الماء . . . |
| ٩٤      | حسن        | سامرك بأمررين، أيهما صنعت أجزا عنك . . .                           |
| ٢٢      | متفق عليه  | ستأتي قوماً أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم . . .                    |
| ٤٠      | مسلم       | ستكون أمراء، فتتعرفون وتنكرون، فمن عرف . . .                       |

|                |            |                                                       |
|----------------|------------|-------------------------------------------------------|
| ٩٢             | صحيح       | الصعيد الطيب وضوء المؤمن ولو إلى عشر سنين             |
| ١٠٢، ٩٧        | متفق عليه  | صلٌّ ؛ فإنك لم تصلّ . . .                             |
| ٢٢             | البخاري    | صلٌّ قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم . . .       |
| ١٣٣            | مسلم       | صلوا الصلاة لوقتها، واجعلوا صلاتكم . . .              |
| ٢٦             | مسلم       | الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، و . . .            |
| ٢٣             | صحيح       | الصلاوة الصلاة، وما ملكت أيمانكم                      |
| ٧٦، ٧٤، ٧٣، ٤٠ | صحيح       | العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر     |
| ١١٥، ١١٠       |            |                                                       |
| ٤٦             | متفق عليه  | فأقول : يا رب ! ائذن لي فيمن يقول . . .               |
| ١٠١            | حسن صحيح   | فأمره ﷺ أن يعيد الوضوء والصلاحة                       |
| ٣١، ١٣٠        | ضعف        | فإن ذلك وقتها                                         |
| ٦٢، ٦١         | صحيح       | فإن لم تكمل الفريضة، ولم يكن له . . .                 |
| ٥٥             | صحيح لغيره | فظلم العبد نفسه فيما بينه وبين ربِّه . . .            |
| ١٠٠            | متفق عليه  | فما أدركتم فصلوا، وما فاتكم فأتموا                    |
| ٥٥             | صحيح لغيره | قال الله تعالى : افترضت على أمتك خمساً . . .          |
| ٢٥             | مسلم       | قال الله تعالى : قسمت الصلاة بيني وبين عبدي . . .     |
| ٥٤             | صحيح لغيره | قال الله عز وجل : وعزتي وجلالي ! لا يصلحها عبدٌ . . . |
| ٩٦             | حسن        | قد كنت على قبلة، لو صبرت عليها                        |
| ١١             | صحيح       | لقد سألتني عن عظيم، وإنه ليسير على من . . .           |
| ٤٦             | صحيح       | لم ي عمل خيراً قط غير التوحيد                         |
| ٤٦             | متفق عليه  | لم ي عملوا خيراً قط                                   |
| ١١٠            | مسلم       | ليس بين العبد وبين الكفر إلا ترك الصلاة               |
| ١٣١            | مسلم       | ليس في النوم تفريط، إنما التفريط في اليقظة            |
| ٧٤             | متفق عليه  | ليس من رجل أدعى لغير أبيه وهو . . .                   |
| ٢١             | متفق عليه  | ما يبدل القول لدى وما أنا بظلام للعبيد (قدسى)         |

|          |            |                                                      |
|----------|------------|------------------------------------------------------|
| ١١       | متفق عليه  | ماذا معك من القرآن؟                                  |
| ٣٠       | صحيح لغيره | مروا أولادكم بالصلاحة وهم أبناء سبع . . .            |
| ١١٨-١١٧  | صحيح لغيره | مروهم بالصلاحة لسبع، واضربوهم عليها لعشر . . .       |
| ٧٥       | صحيح       | من أتى حائضاً أو امرأة في دبرها أو كاهناً . . .      |
| ٥٦       | صحيح       | من أحسن وضوئهن، وصلاحهن لوقتهن . . .                 |
| ١١٤، ٢٩  | صحيح لغيره | من ترك الصلاة متعمداً فقد برئت منه . . .             |
| ١١٥-١١٤  | صحيح       | من ترك صلاة مكتوبة متعمداً فقد برئت منه . . .        |
| ٧٦       | صحيح       | من تشبه بقوم فهو منهم                                |
| ١٢٣      | ضعيف جداً  | من جمع بين الصالاتين من غير عذر، فقد أتى . . .       |
| ٢٧       | حسن        | من حافظ على الصلاة كانت له نوراً وبرهاناً . . .      |
| ٣٠       | حسن        | من حافظ عليها كانت له نوراً وبرهاناً ونجاة . . .     |
| ٧٥       | صحيح       | من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك                     |
| ٣٥-٣٤    | صحيح       | من سئل عن علم فكتمه، <b>أَلْجُم يوم القيمة . . .</b> |
| ١٢٤      | البخاري    | من فاته صلاة العصر فقد حبط عمله                      |
| ١٢٤      | متفق عليه  | من فاته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله             |
| ١٨       | حسن        | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو . . .  |
| ٧٠       | صحيح       | من مس ذكره فليتوضاً                                  |
| ١٣٠      | متفق عليه  | من نام عن صلاة أو نسيها، فليصلها إذا ذكرها           |
| ١٣١، ١٢٩ | متفق عليه  | من نسي صلاة أو نام عنها، فكفارتها أن . . .           |
| ١٣٠      | ضعيف       | من نسي صلاة فوقتها إذا ذكرها                         |
| ١١٣      | صحيح       | من وعده الله على عمل ثواباً؛ فهو منجزه له . . .      |
| ٨٤       | صحيح       | من لا يشكر الناس لا يشكر الله                        |
| ١٣٤      | مسلم       | نعم، يكون بعدي أئمة لا يهتدون بهداي، ولا . . .       |
| ٧١       | صحيح       | هل هو إلا بَصْعَهْ منك؟!                             |
| ٤٨       | صحيح لغيره | وسيفان الإسلام ثلاثة: الصلاة، و . . .                |

|         |           |                                                     |
|---------|-----------|-----------------------------------------------------|
| ٩٧      | متفق عليه | وعليك السلام ، ارجع ، فصلٌ ؟ فإنك لم تصلِّ . . .    |
| ١٠٣     | البخاري   | وما يُدريكِ ؟ إني والله ! وأنا رسول الله . . .      |
| ١١٤، ٥٦ | صحيح      | ومن أتى بهن وقد انتقص منها شيئاً                    |
| ٥١      | صحيح      | ومن انتقص منها شيئاً                                |
| ١٠٢     | متفق عليه | ويل للأععقاب من النار                               |
| ١٣١     | البخاري   | لا كفارة لها إلا ذلك                                |
| ٧٨      | مكرر      | لا ، ما أقاموا فيكم الصلاة                          |
| ٩٢      | صحيح      | يا أبا ذر ! ابدُ فيها . . .                         |
| ٤٥      | متفق عليه | يا رب ! ائذن لي فيمن قال : لا إله إلا الله          |
| ٦٥، ٢٥  | مسلم      | يا عبادي إني حرمت الظم على نفسي (قدسني)             |
| ١٢١     | متفق عليه | يأتي في آخر الزمان قوم حدثاء الأسنان ، سفهاء . . .  |
| ١٢٠     | متفق عليه | يحرق أحدكم صلاتهم مع صلاتهم ، وصيامه مع . . .       |
| ٤٦      | متفق عليه | يقول الله تعالى : وعزتي وجلالي وكبرائي وعظمتي . . . |
| ٤٢      | البخاري   | يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيمة . . .              |



# فهرس الآثار



## فهرس الآثار

|     |                    |                                                      |
|-----|--------------------|------------------------------------------------------|
| ٩١  | عمر بن الخطاب      | اتقِ اللهَ يا عمار !                                 |
| ٥٩  | صحابي              | أتى النبيَ ﷺ رجلٌ، فأسلم على أن لا . . .             |
| ٩٢  | أبو ذر             | اجتمعْتْ غنيمة عند رسول الله ﷺ، فقال: . . .          |
| ٢٣  | عائشة              | آخر كلمة تكلم بها: اللهم ! الرفيق الأعلى . . .       |
| ١٢١ | علي بن أبي طالب    | إذا حدثكم عن رسول الله ﷺ حديثاً، فلأن . . .          |
| ١٣٤ | الأشعث بن قيس      | اسمعوا وأطعوا؛ فإنما عليهم ما حمّلوا، وعليكم . . .   |
| ٤٠  | بعض الصحابة        | أفلا تقاتلهم ؟                                       |
| ١٢٢ | أبو العالية        | أكثر ما كنت أسمع من عمر بن الخطاب . . .              |
| ١٢٢ | عمر بن الخطاب      | اللهم ! عافنا، واعف عننا                             |
| ١٢٠ | أبو بكر الصديق     | ألم يقل: إلا بحقها ؟! والله ! لو منعوني عقالاً . . . |
| ٩١  | عمار بن ياسر       | أما تذكر يا أمير المؤمنين إذ أنا وأنت في سرية، . . . |
| ١١٣ | مالك بن أنس        | إن العبد لو ارتكب جميع الكبائر بعد أن لا يشرك . . .  |
| ١٠٥ | بعض الصحابة        | إن فلاناً ندم، وإنه أمرنا أن نسألك : هل . . .        |
| ١٠٣ | الحسن البصري       | إن الله لم يجعل لعمل المؤمنين أجلاً دون الموت        |
| ٩٦  | البراء بن معروف    | إني خرجت في سفري هذا، وقد هداني الله للإسلام . . .   |
| ٧٧  | أحمد بن حنبل       | إياك أن تقول قولًا ليس لك فيه إمام                   |
| ٩٢  | عبادة بن الصامت    | بأيعنا رسول الله ﷺ على السمع والطاعة . . .           |
| ٩٢  | عمار بن ياسر       | بعثني رسول الله ﷺ في حاجة، فأجبتُ، . . .             |
| ١١٢ | الحسن البصري       | بلغني أن أصحاب رسول الله ﷺ كانوا يقولون . . .        |
| ١١١ | جابر بن عبد الله   | بين العبد وبين الكفر: ترك الصلاة                     |
| ٩٥  | معاوية بن الحكم    | يبنما أنا أصلبي مع رسول الله ﷺ إذ عطس رجل . . .      |
| ١٠٦ | مجاحد بن جبر       | جاء الحارث بن سويد ، فأسلم مع النبي ﷺ . . .          |
| ٩١  | عبد الرحمن بن أبيه | جاء رجل إلى عمر بن الخطاب ، فقال: إني أجبتُ . . .    |
| ١٢١ | عمر بن الخطاب      | الجمع بين الصالحين من غير عند من الكبائر             |

## حكم تارك الصلاة

|          |                     |                                                                     |
|----------|---------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ٩٧       | أبو هريرة           | دخل رسول الله ﷺ المسجد، فدخل رجل، فصلى . . .                        |
| ٤١       | عبدة بن الصامت      | دعانا رسول الله ﷺ، فبأينا، فكان فيما أخذ . . .                      |
| ٢٧       | عبد الله بن عمرو    | ذكر رسول الله ﷺ الصلاة يوماً، فقال: من . . .                        |
| ٩٩       | وابصة بن عبد        | رأى رسول الله ﷺ رجلاً يصلي خلف الصف . . .                           |
| ١٠٢، ١٠١ | بعض الصحابة         | رأى النبي ﷺ رجلاً يصلي وفي ظهر قدمه . . .                           |
| ١٠٩      | ابن مسعود           | علمنا رسول الله ﷺ خطبة الحاجة . . .                                 |
| ٧٩       | عبد الله بن عمر     | فحللتْ حبوتي، وهممْتُ أن أقول: أحق . . .                            |
| ١٢٢      | أبو قتادة العدوي    | قرئ علينا كتاب عمر: من الكبار: الجمع بين . . .                      |
| ١١١، ٧٤  | عبد الله بن شقيق    | كان أصحاب محمد ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركه . . .                |
| ١٠٥      | ابن عباس            | كان رجلٌ من الأنصار أسلم، ثم ارتد . . .                             |
| ١٠٦      | ابن عباس            | كان قوم من أهل مكة أسلموا، وكانوا يستخفون . . .                     |
| ٢٢       | عمران بن حصين       | كانت بي بواسير، فسألت النبي ﷺ . . .                                 |
| ٩٣       | حمنة بنت جحش        | كنتُ أستحاض حيضة كثيرة شديدة، فأتيتُ . . .                          |
| ١١       | معاذ بن جبل         | كنت مع النبي ﷺ في سفر، فأصبحت . . .                                 |
| ١٢٠، ١١٧ | عمر بن الخطاب       | كيف تقاتل الناس ! وقد قال رسول الله ﷺ . . .                         |
| ١١٧-١١٦  | أبو هريرة           | لما توفي النبي ﷺ، واستخلف أبو بكر بعده . . .                        |
| ٩١       | عدي بن حاتم         | لما نزلت ﴿ حَقَّ يَتَبَّنَ لِكُوَّاْغِيْطُ الْأَبَيْضُ مَنْ . . . ﴾ |
| ١٢٥      | عبد الله بن مسعود   | ما فعل خلفكم ؟                                                      |
| ٧٩       | معاوية بن أبي سفيان | من كان يريد أن يتكلّم في هذا الأمر . . .                            |
| ١٣٤      | سلمة بن يزيد الجعفي | نبي الله ! أرأيت إن قامت علينا أمراً يسألوننا . . .                 |
| ١٢٤      | عبد الله بن مسعود   | هو تأخيرها حتى يخرج وقتها                                           |
| ١٠٦      | الحارث بن سعيد      | والله ! إنك ما علمت لصدق، وإن رسول الله ﷺ . . .                     |
| ١١٧      | أبو بكر الصديق      | والله ! لا قاتلن بين من فرق بين الصلاة والزكاة . . .                |
| ٩٧       | صحابي               | والذي بعثك بالحق ! ما أحسّن غير هذا                                 |
| ٤٠       | بعض الصحابة         | يا رسول الله ! أفلأ نتباذهم بالسيف ؟                                |
| ١١-١٠    | صحابي               | يا رسول الله ! إن لم يكن لك بها حاجة . . .                          |
| ١٣٤      | حذيفة بن اليمان     | يا رسول الله ! إنا كنا بشّرّ، فجاء الله بخير . . .                  |

# فهرس الرواية



## فهرس الروا

|                 |                               |        |                                     |
|-----------------|-------------------------------|--------|-------------------------------------|
| ١٢٢             | أبو قتادة العدوي              | ١٤     | أبان بن صالح                        |
| ٩٣، ٩٢          | أبو قلابة                     | ٩٣     | إبراهيم بن محمد بن طلحة             |
| ١٧              | أبو معاوية (عمرو بن عبد الله) | ١٣     | إبراهيم بن نشيط                     |
| ١٥              | أبو المغيرة                   | ٢٩     | ابن صاعد                            |
| ١٨              | أبو هانئ (حميد بن هانئ)       | ١٨، ١٣ | ابن وهب                             |
| ١٢، ١١          | أبو وائل (شقيق بن سلمة)       | ٣٦     | ابن وهب الفسوبي                     |
| ٤٩              | أحمد بن حنبل                  | ١٠     | أبو الأحوص                          |
| ١١١             | أحمد بن سهل الفقيه            | ٥٤، ٣٠ | أبو إدريس الخولاني                  |
| ١٧              | أحمد الزبيري                  | ٥٩، ١٠ | أبو إسحاق السبيبي                   |
| ١٣              | إسماعيل بن عياش               | ٦٠     | أبو الأشهب (جعفر بن الحارث)         |
| ١٠              | إسرائيل بن يونس               | ٣٠، ١٧ | أبو بكر بن أبي مريم                 |
| ١٣٠             | الأعرج                        | ٢٤     | أبو الخليل                          |
|                 | الأعمش (سليمان بن             | ٤٦     | أبو رافع                            |
| ١٩، ١٦، ١٠      | مهران)                        |        | أبو الزبير (محمد بن مسلم بن تدرُّس) |
| ٥٤              | الأغر (أبو الفضل) الكلابي     | ١١١    |                                     |
| ٢٤              | أم موسى (سرّيه علي)           | ١٣٠    | أبو الزناد                          |
| ٦٠              | أنس بن حكيم الضبي             | ١٦     | أبو سلمة                            |
| ١٥، ١٤          | أيوب بن كُريز                 | ١٢٢    | أبو العالية (رفيع بن مهران)         |
| ٩٢              | أيوب السختياني                | ٣٥     | أبو عبد الرحمن الجبلي               |
| ١٠١             | بحير بن سعد                   | ١٠     | أبو عبيدة                           |
| ٦١              | بشر بن المفضل                 | ٥٥     | أبو عمران الجوني                    |
| ١٠١، ٥٥، ٣٠، ٢٩ | بقية بن الوليد                | ١٧     | أبو عمرو الشيباني                   |

## حكم تارك الصلاة

|                |                          |             |                          |
|----------------|--------------------------|-------------|--------------------------|
| ١٠٥، ٦١، ٦٠    | داود بن أبي هند          | ١٢٢         | بكر بن عبد الله المزن尼   |
| ٥٥             | دويد بن نافع             | ١٦          | ثابت بن ثوبان            |
| ١١٨            | الربيع بن سبرة           | ٥٠، ٤٩      | ثور بن يزيد              |
| ٨٤             | الربيع بن صبيح بن مسلم   | ١١١         | الجريري (سعيد بن إياس)   |
| ٥٠، ٤٩         | روح بن عبادة             | ١٦          | حبيب بن أبي ثابت         |
| ٦١، ٦٠         | زراة بن أبي أوفى         | ١٠٠         | الحجاج بن حسان           |
| ٥٥، ١٥، ١٠     | الزهري                   | ٣٠          | حريث بن عمرو الحضرمي     |
| ١١١            | زهير بن حرب              | ٦٠          | حريث بن قبيصة            |
| ٢٧             | سعيد بن أبي أيوب         | ١٢٥         | الحسن بن سعد             |
| ٩٩             | سعيد بن أبي سعيد المقبري | ١٢٢، ٦٠     | الحسن البصري             |
| ٢٩             | سعيد بن عبد العزيز       | ٢٩          | الحسين بن الحسن          |
| ١٤             | سعيد بن مسروق            | ١١٠         | الحسين بن واقد           |
| ٥٥             | سعيد بن المسيب           | ٦٢          | حصين بن مخارق            |
| ٢٩             | سفيان بن عيينة           | ١٣٠         | حفص بن عمر بن أبي العطاف |
| ٦١، ٢٣         | سفيان الثوري             | ٦١          | حفص بن غياث              |
| ٢٤             | سفينة مولى أم سلمة       | ١٦، ١٥      | الحكم بن عتيبة           |
| ٢٣             | سليمان التيمي            | ١٣          | الحكم بن نافع            |
| ١١٨            | سوار بن داود             | ٦١، ١٢      | حماد بن سلمة             |
| ٥٩، ١٥         | شعبة بن الحجاج           | ١٢٢         | حميد بن هلال             |
| ٥٤             | الشعبي (عامر بن شراحيل)  | ١٢٣         | حنث (حسين بن قيس)        |
| ١٣             | شعيب بن أبي حمزة         | ٦١          | خالد بن عبد الله         |
| ١١٨            | شعيب بن محمد             | ٩٢          | خالد بن عبد الله الواسطي |
| ١٥، ١٤، ١٣، ١٢ | شهر بن حوشب              | ١١١، ١١٠    | خالد بن عبيد الله        |
| ٥٥             | صدقة بن موسى             | ١٠١، ٥٠، ٤٩ | خالد بن معدان            |
| ٥٥             | ضبارة بن عبد الله        | ٩٢          | خالد الحذاء              |

|          |                            |            |                                    |
|----------|----------------------------|------------|------------------------------------|
| ١٥       | عروة بن التزال             | ١١         | عاصم بن أبي النجود                 |
| ٣٥       | عطاء بن أبي رياح المكي     | ١١١        | عبد الأعلى                         |
| ١٤       | عطاء بن أبي مسلم الخراساني | ١٣         | عبد الكريم                         |
| ١٧       | عطية بن قيس                | ١٤، ١٣     | عبد الحميد بن بهرام                |
| ١٠٦، ١٠٥ | عكرمة                      | ١٦، ١٥     | عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان        |
| ١٥       | علي بن الجعد               | ١٢٥        | عبد الرحمن بن عبد الله             |
| ٦٠       | علي بن زيد بن جدعان        | ٩٩         | عبد الرحمن بن علي                  |
| ٥٤       | علي بن عبد العزيز          | ١٤، ١٣     | عبد الرحمن بن غنم                  |
| ٢٤       | عمر بن الفضل               | ٥٤         | عبد الرحمن بن النعمان              |
| ٩٣       | عمران بن طلحة              | ١٥         | عبد الرحمن بن يزيد بن تميم         |
| ٩٣، ٩٢   | عمرو بن بجادان             | ٩٩         | عبد الله بن بدر                    |
| ١٠٦      | عمرو بن دينار              | ١١٠        | عبد الله بن بريدة                  |
| ١١٨      | عمرو بن شعيب               | ١٤، ١٣     | عبد الله بن زياد بن سمعان          |
| ١٧       | عمرو بن عبد الله التخعي    | ٥٠         | عبد الله بن سليمان بن الأشعث       |
| ١٨       | عمرو بن مالك الجنبي        | ١١١        | عبد الله بن شقيق                   |
| ٣٠       | عمرو بن واقد               |            | عبد الله بن عبد الرحمن بن          |
| ١٥       | عمير بن هانيء              | ١٤، ١٣     | أبي حسين                           |
| ٥٤       | عيسى بن المسيب البجلي      | ٣٥         | عبد الله بن عيّاش                  |
| ٢٧       | عيسى بن هلال الصدفي        | ٩٥، ٩٤، ٩٣ | عبد الله بن محمد بن عقيل           |
| ٥٠       | عيسى بن يونس               | ٩٩         | عبد الله بن محمد بن القاسم العبادي |
| ٣٥       | عياش بن عباس المصري        | ٥٣         | عبد الله بن محيريز                 |
| ١٨       | فضالة بن عبيد              | ٣٥         | عبد الله بن وهب                    |
| ٥٤       | الفضل الأغر الكلابي        | ٥٣         | عبد الله الصنابحي                  |
| ١٢٥      | القاسم                     | ١١٨        | عبد الملك بن الريبع                |
|          | قتادة بن دعامة             | ٩٦         | عبيد الله بن كعب                   |

|                 |                       |                     |                                   |
|-----------------|-----------------------|---------------------|-----------------------------------|
| ١٢، ١١          | معمر بن راشد          | ١٢٢، ٦١، ٥٩، ٢٤، ٢٣ | السلوسي                           |
| ٢٤              | المغيرة               | ١٣٠                 | القعاع بن حكيم                    |
| ١٠٠             | مقاتل بن حيان         | ١١١                 | قيس بن أنيف                       |
| ١٩، ١٧          | مكحول الشامي          | ٢٧                  | كعب بن علقة                       |
| ٩٩              | ملازم بن عمرو         | ١٥، ١٤              | المبارك بن سعيد                   |
| ١٦              | ميمون بن أبي شبيب     | ١١١                 | مجاحد بن جبر                      |
| ٥٩              | نصر بن عاصم           | ٩٩، ٩٦، ٢٩          | محمد بن إسحاق                     |
| ٢٥، ٢٤          | نعميم بن يزيد         | ٤٩                  | محمد بن بشار                      |
| ٥٠              | هارون بن محمد بن بكار | ٨٤                  | محمد بن زياد                      |
| ١٢٢             | هشام بن حسان          | ١٤                  | محمد بن عجلان                     |
| ٢٤              | همام                  | ١٦                  | محمد بن عمرو                      |
| ١٢٥، ٢٣         | وكيع بن الجراح        | ٥٠                  | محمد بن عيسى بن سميح              |
| ٥٠، ٤٩          | يحيى بن سعيد العطار   | ٢٤                  | محمد بن الفضيل                    |
| ٦٢، ٦١          | يزيد بن أبأن الرقاشي  | ٥٣                  | محمد بن يحيى بن حبان              |
| ٥٦، ٥٥          | يزيد بن بابتوس        | ٤٩                  | محمد بن يونس الكلبي               |
| ٢٩              | يزيد بن جابر          | ٥٣                  | المُخدِّجِيُّ (أبو رفيع)          |
| ٥٥، ٥٤          | يزيد بن قتيبة         |                     | المسعودي (عبد الرحمن بن عبد الله) |
| ٦٠              | يزيد بن معاوية        | ١٢٥                 |                                   |
| ١٠٠، ٩٩، ٦٠، ٣٦ | يزيد بن هارون         | ٥٤                  | مسلم بن إبراهيم                   |
| ٣٠              | يونس بن ميسرة بن حلبس | ١٤، ١٣              | مسلم بن خالد                      |
|                 |                       | ٩٦                  | عبد بن كعب بن مالك                |

# الفوائد والنكت



## الفوائد والنكت

- بالرغم من أهمية الصلاة وعظم مكانتها إلا أن حكم تارك الصلاة معدود في الخلاف الفقهي ..... ٥
- هل القول بعدم كفر تارك الصلاة غير جاحد بباباً من أبواب الإرجاء ! ..... ٦
- شرط الترهيب من ترك الصلاة ..... ٦
- خطبة الحاجة وتخريرجها ..... ١٠-٩
- يسن البدء بخطبة الحاجة بين يدي كل حاجة ..... ١٠
- القول بالوجوب قول شاذ ..... ١٠
- بيان أهمية الصلاة ومتزالتها في الإسلام ..... ٣٠-١١
- تخريرج حديث «رأس الأمر الإسلام...» تخريرجاً علمياً لا تراه في غير هذا الموضوع ..... ١٨-١١
- من طرق استدلال أهل الحديث على نفي سماع الرواية من بعضهم ..... ١٢
- متى لا تصلح طرق الحديث الغير شديد الضعف للتقوية ؟ ..... ١٧
- الإشارة إلى وهم بعض الأكابر من المحققين ..... ١٧
- تصحيح شيخنا الألباني - حفظه الله - للحديث بكاملة ..... ١٨
- حظ المرأة من دينه على قدر حظه من صلاته ..... ١٨
- الصلاة دعامة كل الأديان ..... ٢٠-١٨
- الصلاة أكثر الفرائض ذكراً في القرآن الكريم ..... ٢٠
- الصلاة أول ما افترض الله من العبادات ..... ٢١
- الصلاة لا تسقط عن المريض ما دام عقله ثابتاً حتى الموت ..... ٢١
- ذكر شيء من عناية الإسلام بالصلاحة ..... ٢٢
- بيان صحة حديث «الصلاحة الصلاة، وما ملكت أيمانكم» ..... ٢٤-٢٣
- الصلاة صلة بين العبد وربه ..... ٢٥
- الصلاة ماحية للذنوب والخطايا كمحو الماء وسخّ الثوب ..... ٢٦-٢٥

|                                                                                   |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------|
| - الصلاة مُطَهَّرة من الأخلاق الدنيئة .....                                       | ٢٦    |
| - الصلاة نور المسلم ونجاة له يوم القيمة .....                                     | ٢٧    |
| - تخريج حديث «من حافظ على الصلاة كانت له نوراً...»، وبيان أنه حديث حسن صحيح ..... | ٢٧    |
| - عاقبة من انشغل عن الصلاة بأمور الدنيا .....                                     | ٢٨-٢٧ |
| - مدح الله تعالى المحافظين على الصلاة وذمه لمن ضيغها .....                        | ٢٨    |
| - تشديد النبي ﷺ في أمر الصلاة .....                                               | ٣٠-٢٨ |
| - تخريج حديث «من ترك الصلاة متعمداً...»، وبيان أنه صحيح لغيره .....               | ٣٠-٢٩ |
| - اختلاف العلماء في حكم تارك الصلاة نظراً لمحاتها ومتزلتها .....                  | ٣١    |
| - العلماء في هذه المسألة على قولين .....                                          | ٣١    |
| - تارك الصلاة مع إقراره بفرضيتها يُخْسَى عليه من الكُفر .....                     | ٣١    |
| - ذكر ابن قدامة أحوال تارك الصلاة .....                                           | ٣٢-٣١ |
| - الأحكام الشرعية المترتبة على القول بتكفير تارك الصلاة .....                     | ٣٢    |
| - القول بالتفصيل في الحكم هو قول جماهير أهل العلم .....                           | ٣٣-٣٢ |
| - سبب خروج مثل هذه الرسالة في هذا الوقت .....                                     | ٣٣    |
| - أسماء بعض الكتب التي ألفت أو تناولت هذه المسألة .....                           | ٣٤-٣٣ |
| - ثبوت نسبة رسالة «حكم تارك الصلاة» لشيخنا الألباني -حفظه الله- .....             | ٣٣    |
| - اعتراض بعض الأفاضل على هذه الرسالة والرد عليهم .....                            | ٣٧-٣٤ |
| - تخريج حديث «من سئل عن علم فكتمه...» وبيان صحته .....                            | ٣٦-٣٥ |
| - التنبية على وهم وقع لابن الجوزي -رحمه الله- .....                               | ٣٦    |
| - عرض أقوى أدلة كل من القولين .....                                               | ٦٣-٣٨ |
| - أولاً: أقوى أدلة القائلين بکفر تارك الصلاة مطلقاً .....                         | ٤١-٣٨ |
| - تارك الزكاة المقر بفرضيتها لا يکفر .....                                        | ٣٨    |
| - الفرق بين كلمة «الکفر» المعرفة بـ«ال» وبين كلمة «کُفر» و«کَفر» .....            | ٤٠-٣٩ |
| - ما هو تعريف الکفر الباوح؟ .....                                                 | ٤١    |

|                                                                                                          |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| - ثانياً: أقوى أدلة القائلين بعدم كفر تارك الصلاة مطلقاً .....                                           | ٦٣-٤٢ |
| - أهل السنة والجماعة يقولون بجواز المغفرة لأهل الكبائر في الجملة، خلافاً لمن أوجب نفوذ الوعيد بهم .....  | ٤٣    |
| - كل ذنب بين العبد وربه هو منه على رجاء إلا الشرك .....                                                  | ٤٣    |
| - المراد بالخير المنفي في حديث الشفاعة .....                                                             | ٤٦-٤٥ |
| - صفة عتقاء الرحمن عز وجل .....                                                                          | ٤٥    |
| - بماذا يخرج عصاة الموحدين من النار؟ .....                                                               | ٤٦    |
| - تخریج حديث «إن للإسلام صوئ ومناراً...»، وبيان صحته .....                                               | ٥٠-٤٩ |
| - التنبیه على تحریف وقع في «أمالی بن بشران» .....                                                        | ٥٠    |
| - تعريف الصوی .....                                                                                      | ٥٠    |
| - لا يُصار إلى الترجیح إلا بعد تعلُّم الجمع .....                                                        | ٥٢    |
| - العمل بالخاص لا يلزم منه إبطال العلم مطلقاً .....                                                      | ٥٢    |
| - تخریج حديث «خمس صلوات كتبهن...» وبيان صحته .....                                                       | ٥٦-٥٣ |
| - ما معنی قول الحافظ في راوٍ ما: «مقبول»؟ .....                                                          | ٥٣    |
| - متى يقبل حديث بقیة بن الولید؟ .....                                                                    | ٥٥    |
| <br>                                                                                                     |       |
| - ترك الشرط أو الرکن المجمع عليه كترك الصلاة، وكذا المختلف فيه الذي يعتقد وجوبه .....                    | ٥٧    |
| - لا يخرج الإنسان من الإسلام إلا بالشرك أو برد فريضة جحوداً .....                                        | ٥٨    |
| - تخریج حديث الرجل الذي أسلم على أن لا يصلي إلا صلاتين، وبيان أنه حديث صحيح جداً .....                   | ٥٩    |
| - تشدد شعبة في الرجال، وحال روایته عن الأعمش وأبی إسحاق وقتادة .....                                     | ٥٩    |
| - الصحابة كلهم عدول، ولا تضر جهالتهم .....                                                               | ٥٩    |
| - تخریج حديث «إن أول ما يحاسب الناس به يوم القيمة من أعمالهم الصلاة...»، وبيان أنه حديث صحيح لغيره ..... | ٦١-٦٠ |

## حكم تارك الصلاة

- متى يكون الموقوف لفظاً مرفوع حُكماً؟ ..... ٦١
- التوفيق بين حديثين ظاهراهما التعارض! ..... ٦٢
- الترجيح في مسألة حكم تارك الصلاة، ومناقشة الرأي المخالف ..... ٨١-٦٤
- حكاية بعض الأئمة الإجماع على عدم كفره مالم يكن جاحداً ..... ٦٤
- إلزام المخالف إما بالقول بتكفير تارك الزكاة أو بالتراجع عن تكبير تارك الصلاة ..... ٦٥
- شرط الإخوه الصحيح في آية سورة التوبه هو التوبه فقط ..... ٦٥
- ما المراد بالإيمان والتوبه في آياتي سورة مريم؟ ..... ٦٧-٦٦
- التوبه من الكفر تستلزم الإيمان، والإيمان من الكافر يستلزم التوبه ..... ٦٨
- تعذيب تارك الصلاة في مكان من أمكنه الكفار لا يستلزم أن يكون تعذيبه نفس تعذيبهم في درجة واحدة، فضلاً عن أن يكون كافراً!! ..... ٦٩
- تقيد بعض النصوص بوصف ما ليس هو إلغاء ما اعتبره الشارع وعلق الحكم به، أو أنه اعتبار وصف لم يجعله الشارع مناطاً للحكم ..... ٧٠
- إلزامهم من خلال بعض المسائل التي ألغوا فيها ظاهر الأحاديث أن يلغوا ظاهر أحاديث التكفير في حق تارك الصلاة؛ لأن في كل مسألة أدلة أوجبت ذلك ..... ٧٢-٧٠
- إلغاء ظواهر نصوص لنصوص أخرى هو القول في كل مسألة فيها نصوص عامة مخصصة بأخرى، ومطلقة مقيدة بنصوص أخرى ..... ٧١
- الفرق بين الكفر العملي والكفر الاعتقادي ..... ٧٢
- كلمة قوية لشيخنا الألباني -حفظه الله- بمعنى ما فهمتُ وذكرتُ ..... ٧٢
- الكفر إذا أطلق ولم يوجد له معارض؛ فهو الكفر الأكبر ..... ٧٢
- ترك الصلاة من الكفر العملي قطعاً كما قال ابن القيم والشوکانی ..... ٧٣
- الأحاديث التي فيها الحكم بکفر تارك الصلاة حملها بعض العلماء على من امتنع من الصلاة حتى يقتل ..... ٧٣
- هل يطلق اسم الفاعل من (کفر) على من أتى کفراً أصغر؟ ..... ٧٣
- ليس كل لفظ (کفر) ورد في الشرع قُصد به الكفر الأكبر ..... ٧٤
- الرد على أثر عبد الله بن شقيق ..... ٧٤

- إلزامات للمخالفِ لا مفر له منها ..... ٧٦
- تفسير (العهد) الوارد في قوله ﷺ «العهد الذي بيننا وبينهم ...» ..... ٧٧-٧٦
- الرد على استدلالهم بأحاديث المقاتلة والمنازعة ..... ٧٨-٧٧
- كلام طيب لأحد إخواننا السلفيين في الرد على هذا الاستدلال ..... ٨٠-٧٨
- الرد على حكاياتهم إجماع الصحابة على تكفير تارك الصلاة مطلقاً دون تفصيل ..... ٨١
- الإجماع السكوتِي ومدى الاحتجاج به ..... ٨٢-٨١
- الإشارة إلى الأسئلة التي سُئلها شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - في هذه الرسالة، والتنويه بأهميتها ..... ٨٣
- الكتابة في هذه المسألة وغيرها ليس طعناً على علمائنا، ما دام نقاشاً علمياً هادئاً مع معرفة قدر الكاتب نفسه بالنسبة إليهم ..... ٨٤
- التنبيه على كثرة الأخطاء التي وقعت في إحدى طبعات «التقريب» لابن حجر العسقلاني - رحمه الله - ..... ٨٤
- تخريج حديث «من لا يشكر الناس لا يشكر الله»، وبيان صحته وأنه على شرط الإمام مسلم - رحمه الله - ..... ٨٤
- تارك الصلاة غير معتقد وجوبها كافر بالنص والإجماع ..... ٨٩
- متى يعذر تارك الصلاة الغير معتقد وجوبها؟ ..... ٨٩
- قضاء الصلاة لمن كان معدوراً ..... ٨٩
- الصائم إذا فعل ما يفطر به جهلاً بتحريم ذلك، هل عليه الإعادة؟ ..... ٨٩
- هل الخطاب يثبت في حق المكْلَف قبل أن يبلغه؟ ..... ٩٠
- الخطاب لا يثبت إلا بعد البلاغ وذكر الأدلة على ذلك ..... ١٠٢-٩٠
- رد الإمام ابن القيم على من ضعف حديث حمنة في الاستحاضة ..... ٩٥-٩٤
- ذكر رسالة قوية للشيخ علي الحليفي في ترجمة عبد الله ابن عقيل ..... ٩٥
- لو بلغ صبي، أو أسلم كافر، أو ظهرت حائض، أو أفاق مجنون، والوقت باقي؛ لزمتهم الصلاة أداءً لا قضاءً ..... ٩٧
- الفرق بين لفظي (القضاء) و(الأداء) فرق اصطلاحي فقط ..... ٩٨-٩٧

## حكم تارك الصلاة

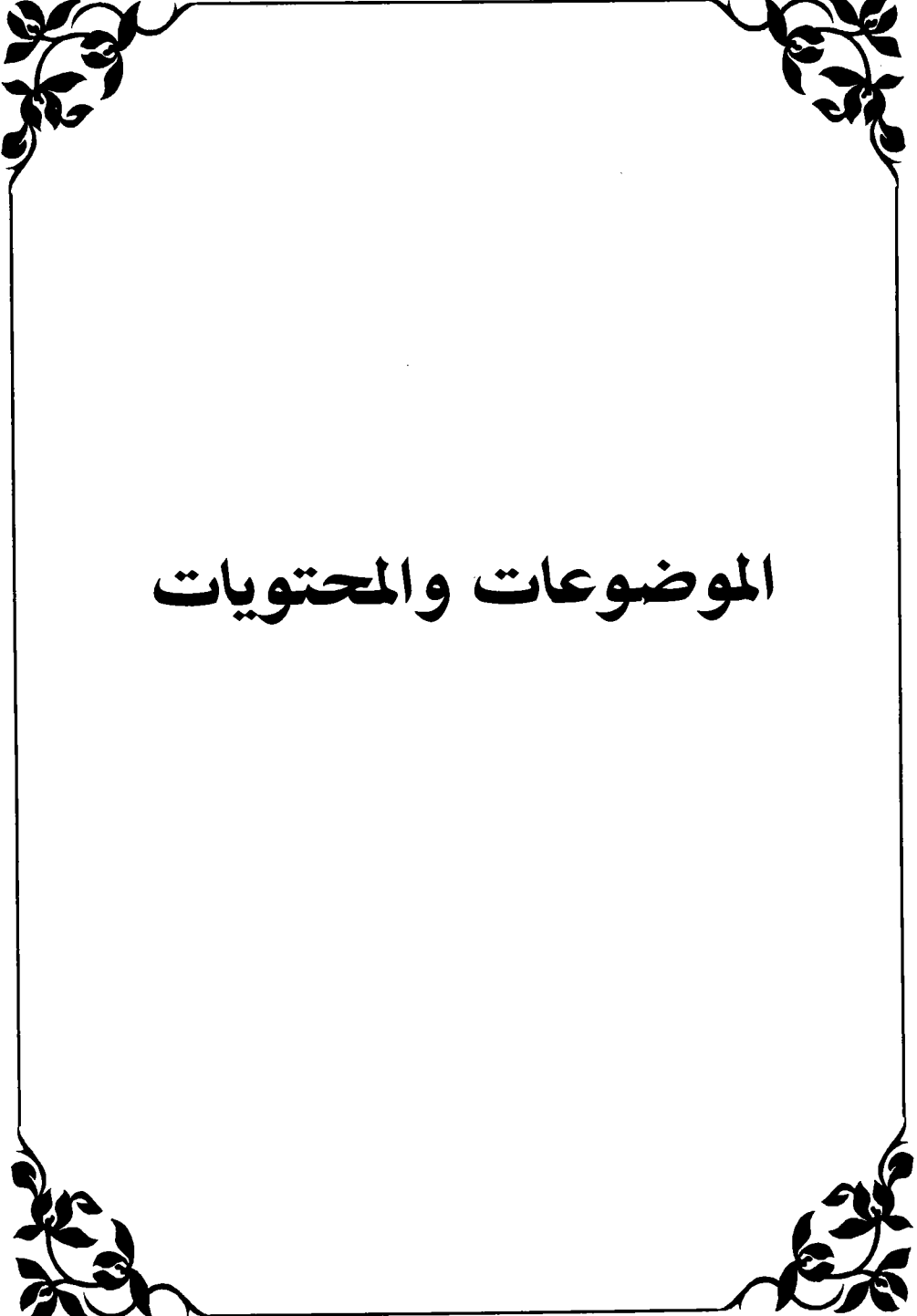
- تخریج حديث من صلی خلف الصف وأمر الرسول ﷺ له بالإعادة، وبيان صحته ..... ٩٩-٩٨
- ملازم بن عمرو ثقة، خلافاً للحافظ في «التفريغ» ..... ٩٩
- اختلاف العلماء في حكم صلاة من صلی خلف الصف وحده، وبيان الحق في هذه المسألة ..... ١٠١-١٠٠
- الحديث المروي في جذب وجراً الرجل من الصف ليصلّي مع المنفرد ضعيف ..... ١٠٠
- استنباط قوي لابن القيم في المسألة ..... ١٠١
- تخریج حديث من ترك لمعة من قدمه لم يصبها الماء وأمر الرسول له أن يعيد الوضوء والصلاحة ..... ١٠٢-١٠١
- الصحابة كلهم عدول، فجهالتهم لا تضر؛ كما سبق ..... ١٠٢
- بقاء الوقت في حقّ الجاهل يوجب إعادة الفعل مرة أخرى على الوجه الصحيح ..... ١٠٢
- الصلاة لا تسقط عن أحد مهما كان ما دام حيّاً، والرد على من يزعم سقوطها عن بعض الواصلين أو ما أشبه !! ..... ١٠٣-١٠٥
- الرد على استدلالهم بقوله تعالى: ﴿وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِинُ﴾ ..... ١٠٣-١٠٤
- كلام جيد قوي للإمام أبي إسحاق الشاطبي في الرد عليهم ..... ١٠٤-١٠٥
- المرتد إذا أسلم لا يقضى ما تركه حال الردة عند جمهور العلماء، وهو الصواب الذي استظهره شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- ..... ١٠٥
- سبب نزول قوله تعالى: ﴿كَفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ﴾ ..... ١٠٥-١٠٦
- سبب نزول قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِيْنَ أَنفُسِهِمْ﴾ وقوله تعالى: ﴿ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فَتَنَّا ثُمَّ﴾ ..... ١٠٦-١٠٧
- من لم يعتقد وجوب الصلاة على كل عاقل بالغ غير حائض ونفساء؛ فهو كافر مرتد بالاتفاق ..... ١٠٧
- إذا صبر الرجل حتى يقتل لم يكن مقرأ بالصلاحة في الباطن ..... ١٠٨

- تارك الصلاة لا يصح الحكم بإسلامه ما دام لا يوجد هناك ما يكشف عن مكتون قلبه أو يدل عليه ومات على ذلك قبل أن يستتاب ..... ١٠٨
- من اختار القتل على الصلاة كان كافراً ..... ١٠٩، ١٠٨
- سبب دخول الشبهة على المرجئة وبعض الفقهاء في هذه المسألة ..... ١٠٩
- الدليل على كفر من اختار القتل على الصلاة ..... ١١١-١١٠
- تخريج حديث «العهد الذي بيننا وبينهم ...»، وبيان صحته ..... ١١١-١١٠
- تخريج أثر عبد الله بن شقيق العقيلي، وبيان صحة إسناده ..... ١١٢-١١١
- حمل شيخ الإسلام الأحاديث التي استدل بها من قال بکفر تارك الصلاة مطلقاً على من اختار القتل على الصلاة، واستحسان العلامة الألباني لهذا الحمل ..... ١١٢
- الحامل لبعض الناس على ترك الصلاة والتکاسل عنها ..... ١١٢
- قاعدة الوعد والوعيد عند أهل السنة والجماعة من الأدلة على صحة قول من فصل في حكم تارك الصلاة ..... ١١٣-١١٢
- هل تارك الصلاة بالكلية داخل تحت المشيئة؟ ..... ١١٤
- ذكر بعض ألفاظ الحديث التي تفصل القول في ذلك ..... ١١٤
- من ترك صلاة واحدة كمن ترك الصلاة كلها ..... ١١٥، ١١٤
- الرد على من يرى التفريق بين الحالتين ..... ١١٥-١١٦
- من يترك الصلاة متأنلاً، والواجب على ولاة الأمور تجاههم ..... ١١٧-١١٦
- تارك الصلاة شر من السارق والزاني وشارب الخمر وأكل الحشيشة ..... ١١٧
- حديث «أمرت أن أقاتل الناس ...» متواتر ..... ١١٧
- تخريج حديث «علموا أبناءكم الصلاة وهم أبناء سبع ...» وبيان صحته ..... ١١٨-١١٧
- سؤال المحقق الشيخ الألباني عن استشكال في الحديث السابق، وجوابُ الشيخ بتأصيلٍ جيد ..... ١١٩-١١٨
- كل راعٍ مسئولٍ عن تحطيم يديه وإمرته ..... ١١٩
- كل طائفة ممتنعة عن شريعة واحدة من شرائع الإسلام المعلومة؛ يجب قتالها ..... ١١٩
- ما هي البراءة؟ ..... ١١٩

- مفارقة طائفة ما السنة والجماعة توجب قتالهم ..... ١٢١
- من لم تلتزم شرائع الإسلام، وإنما تعمل بيساق ملوكهم وأمثال ذلك يجب قتالهم من باب أولى ..... ١٢١
- من أمر بالصلاوة ولم يصل فإنه يُستتاب، فإن تاب، وإلا قتل كافراً ..... ١٢١
- تأخير الصلاة عن وقتها الذي يجب فعلها فيه عمداً من الكبائر، ..... ١٢١
- معنى كلمة (يساق) ..... ١٢١
- تخريج أثر عمر «الجمع بين الصالاتين من غير عذر من الكبائر»، وبيان صحته ..... ١٢٢-١٢١
- بيان ضعف أثر عمر هذا مرفوعاً ..... ١٢٣
- حبوط العمل لا يتعد به إلا على ما هو من أعظم الكبائر ..... ١٢٤
- الصلاة الوسطى هي صلاة العصر ..... ١٢٤
- المقصود بإضاعة الصلاة في آية سورة مريم هو تأخيرها عن وقتها فقط ..... ١٢٤
- بيان صحة أثر ابن مسعود في ذلك ..... ١٢٥-١٢٤
- متى اختلط عبد الرحمن بن عبد الله بن عتبة بن مسعود؟ ..... ١٢٥
- سمع عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود من أبيه ثابت ..... ١٢٥
- تفسير قوله تعالى: «وَاتَّبِعُوا الشَّهْوَةَ» ..... ١٢٦
- بيان أن مضي الصلاة مرتكب كبيرة من الكبائر ..... ١٢٦
- قد يتورع في كفر من صلى بلا طهارة أو ترك ركناً عمداً ..... ١٢٦
- العاجز عن الركوع والسجود والقراءة إذا استحلّه فهو كافر بلا ريب ..... ١٢٧
- مجرد الاستغفال بالشرط لا يبيح تأخير الصلاة عن وقتها بالاتفاق، والرد على بعض الحنابلة في قولهم خلاف هذا ..... ١٢٧
- الجمع بين الصالاتين -وكذلك القصر- لا يحتاج إلى نية ..... ١٢٨
- مسألة؛ إذا استيقظ النائم في آخر الوقت ولم يمكنه أن يصلّي قبل الطلوع بوضوء، هل يصلّي بتميم أو يتوضأ ويصلّي بعد الطلوع، وبيان الحق فيها ..... ١٣١-١٢٩
- الذي خشي خروج الوقت له حالتان، لا ثالث لهما ..... ١٢٩

- التنبية على ضعف زيادة: «إِنْ ذَلِكَ وَقْتَهَا» ..... ١٣١-١٣٠
- فائدة في الجواب عن استشكال البعض قوله ﷺ «لَا كَفَارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ» مع أن النائم أو الناسي لا إثم عليه أصلاً ..... ١٣١
- كل فرض من فرائض الصلاة المجمع عليه إذا تركه عمداً فإنه يقتل بتركه، كما أنه يقتل بترك الصلاة ..... ١٣٢
- نهي النبي ﷺ عن قتال الأئمة الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها دفعاً للمفسدة الكبرى ..... ١٣٥-١٣٣
- الأئمة لا يقاتلون بمجرد الفسق وإن كان الواحد المقدور عليه قد يُقتل لبعض أنواع الفسق ..... ١٣٤
- تخریج بعض الأحاديث الآمرة بالسمع والطاعة لولاة الأمور ..... ١٣٤-١٣٣
- ليس كل ما جاز فيه القتل جاز أن يقاتل الأئمة لفعلهم إياه ..... ١٣٥-١٣٤
- دليل من أجاز الصلاة خلف الفساق ..... ١٣٥
- الإصرار: هو العزم على العود، أما من تاب ثم عاد لم يكن قد أتى كبيرة ..... ١٣٥
- من لا يصلني إلا الجمعة فقط يجوز لعنه على العموم دون التعين ..... ١٣٦-١٣٥
- التكبير المطلق واللعن المطلق يجب القول به، لكنه لا يستلزم تكبير أو لعن المعين إلا بعد ثبوت شروط وانتفاء موانع ..... ١٣٦





## الموضوعات والمحفوبيات



## المواضيع والمحفوظات

|                                                                                                                                                                                |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| - مقدمة فضيلة الشيخ علي الحلبي - حفظه الله -                                                                                                                                   | ٧-٥     |
| - مقدمة المحقق                                                                                                                                                                 | ٩       |
| - بيان منزلة الصلاة وأهميتها في الإسلام                                                                                                                                        | ٣١-١١   |
| - قول العلماء في حكم تارك الصلاة، والأحكام الشرعية المترتبة على القول بتكفيه                                                                                                   | ٣٢-٣١   |
| - اعتراض بعض العلماء على مثل هذه الرسالة وردُّه                                                                                                                                | ٣٧-٣٤   |
| - أقوى أدلة القائلين بکفر تارك الصلاة مطلقاً                                                                                                                                   | ٤١-٣٨   |
| - أولاً: من القرآن الكريم                                                                                                                                                      | ٣٩-٣٨   |
| - ثانياً: من السنة النبوية                                                                                                                                                     | ٤١-٣٩   |
| - أقوى أدلة القائلين بعدم كفر تارك الصلاة مطلقاً                                                                                                                               | ٤٢      |
| - أولاً: من القرآن الكريم                                                                                                                                                      | ٤٣-٤٢   |
| - ثانياً: من السنة النبوية                                                                                                                                                     | ٦٣-٤٣   |
| - الترجيح، ومناقشة الرأي المخالف                                                                                                                                               | ٨٢-٦٤   |
| - توجيه أدلة المخالفين من القرآن الكريم                                                                                                                                        | ٦٩-٦٤   |
| - توجيه أدلةهم من السنة النبوية                                                                                                                                                | ٨٢-٦٩   |
| - بعض من اطلع على الرسالة، وكلمة مهمة للمحقق                                                                                                                                   | ٨٣      |
| - بداية رسالة شيخ الإسلام ابن تيمية                                                                                                                                            | ٨٧      |
| - السؤال عن تارك الصلاة من غير عنز، هل هو مسلم في تلك الحال؟ والجواب عنه                                                                                                       | ١١٦-٨٩  |
| - السؤال عَمَّن يُؤْمِن بالصلاحة فمتنع، وماذا يحب عليه، وعلى ولادة الأمور في حق من تحت أيديهم إذا تركوا الصلاة، وهل قيامهم في ذلك من أعظم الجهاد وأكبر أبواب البر؟ والجواب عنه | ١٢١-١١٦ |

|                                                                                                                     |         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| - السؤال عن رجل يأمره الناس بالصلاحة، ولم يصلّ، فما الذي يجب عليه؟                                                  | ١٢١     |
| - السؤال عنمن ترك صلاة واحدة عمداً بنية أنه يفعلها بعد خروج وقتها قضاء، فهل يكون فعله كبيرة من الكبائر؟ والجواب عنه | ١٢١-١٣٥ |
| - السؤال عن مسلم ترك للصلاحة ويصلّي الجمعة، فهل تجب عليه اللعنة؟ والجواب عنه                                        | ١٣٥-١٣٦ |
| - نهاية الرسالة                                                                                                     | ١٣٧     |
| - الفهرس العلمية                                                                                                    | ١٣٩     |
| - فهرس الآيات                                                                                                       | ١٤١     |
| - فهرس الأحاديث                                                                                                     | ١٤٧     |
| - فهرس الآثار                                                                                                       | ١٥٥     |
| - فهرس الرواة                                                                                                       | ١٥٩     |
| - الفوائد والنكت                                                                                                    | ١٦٤     |
| - الموضوعات والمحفوظات                                                                                              | ١٧٧     |

**تمت الفهرسة**

**والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات**